### مدخل إلى

# أصول التمويل الإسلامي

سامي بن إبراهيم السويلم البنك الإسلامي للتنميت

مقدم إلى مركز أبحاث الاقتصاد الإسلامي، جامعة الملك عبد العزيز

النسخة الحالية: جمادى الأولى ١٤٣٢هـ - أبريل ٢٠١١م



﴿ رَبّنا لا تؤاخذنا إِن نَسِينا أَو أَخطأنا ربّنا ولا تحمِل علينا إصراً كما حمَلتَه على الذين من قبلنا ربّنا ولا تُحمّلنا ما لا طاقة لنا به واعفُ عنّا واغفِر لنا وارحمنا أنتَ مو لانا فانصُرنا على القوم الكافرين ﴾

البقرة، ٢٨٦

## المحتويات

| Υ   | مقدمة                                 |
|-----|---------------------------------------|
| Υ   | مادة التمويل الإسلامي                 |
| Α   | تكامل الاقتصاد الإسلامي               |
| Λ   | خطة مادة التمويل الإسلامي             |
| ٩   | الفئة المستهدفة                       |
|     | شكر وتقدير                            |
| 11  | الفصل الأول: مقدمات عامة              |
| ١٢  | حكمة الشريعة الإسلامية                |
| ١٤  |                                       |
| 1 £ |                                       |
| 10  | التدريس الإبداعي                      |
| ١٨  | الفصل الثاني: طبيعة الاقتصاد الإسلامي |
| 19  |                                       |
| 19  | عالمية الاقتصاد الإسلامي              |
| ۲   | الرقابة الداخلية                      |
| ۲   |                                       |
| ۲   |                                       |
| ۲۱  | المعضلات الاجتماعية                   |
| 7٤  | مقاصد التشريع في الاقتصاد الإسلامي    |
| 77  | الأصل في المعاملات                    |

| صول التمويل الإسلامي                  | أد  |
|---------------------------------------|-----|
| سِل الثالث: أصول التمويل الإسلامي     |     |
| ىرپىك                                 |     |
| الزكاة                                | [١] |
| علاقة بين الزكاة والربا               | الـ |
| جوب النشاط غير الربحي                 |     |
| علاقة بين الاقتصاد الربعي وغير الربعي | ال  |
| عادة توزيع الثروة                     | إء  |
| لويات التمويل الإسلامي                | أو  |
| فالطة التعميم                         |     |
| صيدة السيولة                          | م   |
| ر الزكاة في الدورة الاقتصادية         | أث  |
|                                       | خ   |
| ل النشاط الربحي                       |     |
| أصل الكلي للنشاط الربعي               | 81  |
| الإسراف والاحتكار                     | [۲] |
| إسراف                                 | Ŋ   |
| احتكار                                | 81  |
| وظيفة الاقتصادية للبيع                | ال  |
| الربِــا                              | [٣] |
| خاطر الربا                            | من  |
| يود المديونية                         | ق   |
| لسفة التمويل الإسلامي                 | فا  |

| ٤٦ | التمويل وسيلة                         |
|----|---------------------------------------|
| ٤٧ | التمويل في النظرية الاقتصادية         |
| ٤٨ | الفرق بين البيع والقرض                |
| ٤٩ | معيار التفريق بين البيع والربا        |
|    | الزيادة بين البيع والربا              |
| ٥١ | مغالطة التعميم                        |
| ٥٢ | قيمة الزمن                            |
| ٥٦ | منهج الشرع في محاصرة الربا            |
| ٥٦ | (١) الربا على مستوى العقد             |
| ٥٩ | علة ربا البيوع                        |
| ٦١ | أصول المداينات                        |
|    | دوائر الربا                           |
| ٦٥ | (٢) ضوابط العقود المتعددة             |
| ٦٦ | الربا من جهة الدائن                   |
| ٦٧ | الربا من جهة المدين                   |
| ٦٨ | مناقضة العينة لمبادئ التمويل الإسلامي |
| ٧٢ | الفرق بين الدائن والمدين              |
| ٧٣ | خلاصة                                 |
| ٧٤ | [٤] الغرر                             |
| ٧٤ | الخطر في الاقتصاد الإسلامي            |
| ٧٥ | الوظيفة الاقتصادية للمخاطر            |
| ٧٧ | أنواع الغرر                           |
| ٧٧ | (١) درجة المخاطر                      |

| ٧٨  | (۲) الغرر على مستوى العقد                 |
|-----|-------------------------------------------|
| ٧٩  | ضابط القمار                               |
|     | مغالطة التعميم                            |
| ٨١  | الغرر اليسير والغرر الكثير                |
| 人〇  | الغرراليسير                               |
| ٨٧  | الغرر الفاحش                              |
| ٨٩  | أثر معيار التمييزبين الغرر اليسير والكثير |
| ٩.  | المشتقات المائية                          |
| 97  | خلاصة                                     |
| 99  | [٥] العلاقة بين الربا والغرر              |
| 99  | أصول المعاوضات المحرمة                    |
| 99  | الزمن والمخاطرة                           |
| ١.  | ما في الأذهان وما في الأعيان              |
| ١.  | العدل                                     |
| ١.  | أضِعافاً مضاعفة                           |
| ١.  | خاتمة                                     |
| ١., | المارر                                    |

#### مقدمت

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد.

فهذه ورقة مقدمة إلى مركز أبحاث الاقتصاد الإسلامي بجامعة الملك عبد العزيز بجدة بناء على رغبة المركز في إعداد مذكرة تدريسية حول التمويل الإسلامي. وقد سبق للمركز أن أصدر عدة مذكرات في جوانب مختلفة من الاقتصاد الإسلامي، كالاقتصاد الجزئي والاقتصاد الكلي والمالية العامة. تركز هذه الورقة على مفاهيم التمويل الإسلامي المتعلقة مباشرة بقضايا التمويل، وإن كانت لا تنفك عن علاقة بالجوانب الأخرى.

والورقة كُتبت لمن يضطلعون بتدريس التمويل الإسلامي، من أساتذة الجامعات والمحاضرين والمدرسين لهذه المادة. ولهذا فهي تفترض أن القارئ من أعضاء هيئة التدريس له إلمام كاف بأساسيات التمويل الإسلامي وفقه المعاملات، ويمكنه الرجوع للمصادر القديمة والمعاصرة لمراجعة الفروع والجزئيات المختلفة. وبناء على ذلك اقتصرت الورقة على الأصول، كما اقتصرت على المعالم الأساسية والمنهجية لعلم التمويل الإسلامي. وإلا فالمادة متوفرة ولله الحمد في مصادر كثيرة، قديمة ومعاصرة.

### مادة التمويل الإسلامي

أي كتابة في علم التمويل الإسلامي يجب أن تهدف في النهاية إلى بيان الفرق بين البيع والربا الذي نص عليه القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وأحل الله البيع وحرم الربا﴾ (البقرة، ٢٧٥). فبيان هذا الفرق وحكمة التشريع في التمييز بينهما تمثل جوهر التمويل الإسلامي، وعليها تقوم عامة الأحكام والضوابط الشرعية للمبادلات.

وكما سيرى القارئ الكريم، فإن العلماء على مر العصور أبدعوا في ذكر العديد من الفروق والمقارنات بين الأمرين، وليس هناك نقص في المصادر الإسلامية في هذا الجانب. لكن المحاولة التي تسعى إليها هذه المذكرة هي انتظام هذه المعاني ضمن إطار منهجي لأصول وقواعد

المبادلات، مع الربط بينها وبين المعاني الاقتصادية المعاصرة. وهي على كل تقدير محاولة معرضة للخطأ والصواب، لكن المأمول أن تكون خطوة نحو الهدف المنشود.

#### تكامل الاقتصاد الإسلامي

بالإضافة إلى البيع، فإن القرآن الكريم قارن بين الربا والصدقة في قوله تعالى: ﴿يمحق الله الربا ويربي الصدقات﴾ (البقرة، ٢٧٦). ولهذا فإن نظرية التمويل الإسلامي لا يمكن أن تكتمل إلا بدراسة النشاط غير الربعي وعلاقته بالتمويل. فالاقتصاد الإسلامي نظام يحقق التوازن بين النشاط الربعي وغير الربعي، ومن المتعذر فهم التمويل الإسلامي على حقيقته دون إدراك أهمية هذا التوازن في النشاط الاقتصادي.

وإذا كان كذلك فإنه من غير الممكن في الاقتصاد الإسلامي الفصل بين الاقتصاد والتمويل. فالتمويل في النظام الإسلامي لا ينفك عن النشاط الاقتصادي، ولا يمكن دراسة نظرية التمويل الإسلامي إلا في إطار ينتظم الأمرين. لكن المذكرة لا تتناول من النشاط الاقتصادي إلا ما هو وثيق الصلة بجوانب التمويل، دون الدخول في تفاصيل أو فروع تشتت القارئ أو تخرج المذكرة عن هدفها الأسامي.

### خطة مادة التمويل الإسلامي

بناء على ما سبق يمكن ترتيب مادة التمويل الإسلامي إجمالاً على ثلاثة أبواب:

- الباب الأول: أصول التمويل الإسلامي، وهي قسمان:
- القسم الأول يتعلق بالنشاط غير الربحي، وأبرز أصوله الزكاة.
- القسم الثاني يتعلق بالنشاط الربعي. والأصل الكلي لهذا القسم هو تحريم أكل المال بالباطل. وينتظم هذا الأصل نوعين من الأصول:
- ◄ أصول تنظم النشاط الاقتصادي من الجوانب الأخلاقية والسلوكية، ومن
   أبرزها تحريم الإسراف والاحتكار.
- ◄ أصول تنظم النشاط الاقتصادي على مستوى العقود، وأهمها تحريم الربا
   وتحريم الغرر.
  - الباب الثاني: ضوابط المبادلات في التمويل الإسلامي، وتشمل المنهيات الشرعية:

- ربح ما لم يضمن
- البيع قبل القبض
- بيع ما ليس عندك
  - بيعتان في بيعة
    - سلف وبيع
- الباب الثالث: صيغ التمويل الإسلامي المختلفة، كالمرابحة، والسلم، والإجارة، والاستصناع، ونحوها. ويتم عرض هذه الصيغ ومناقشتها في ضوء الأصول والضوابط السابقة.

وتقتصر هذه المذكرة على الباب الأول فحسب. ولهذا الغرض تم تقسيم المذكرة إلى الفصول التالية:

الفصل الأول: مقدمات عامة حول حكمة التشريع وتمَيّز الاقتصاد الإسلامي. الفصل الثاني: طبيعة الاقتصاد الإسلامي وأنه نظام أخلاقي بالدرجة الأولى. الفصل الثالث: أصول التمويل الإسلامي، وتشمل:

[١] الزكاة، وأعمال المعروف، التي تمثل النشاط غير الربحي.

ثم الأصول التي تحكم النشاط الربعي، وهي قائمة على تحريم أكل المال بالباطل. وينبني عليه مجموعة من الأصول أهمها:

[٢] تحربم الإسراف والاحتكار.

[٣] تحريم الربا.

[٤] تحريم الغرر.

ثم يستعرض الفصل العلاقة الوثيقة بين الربا والغرر. وتنتهي المذكرة بخاتمة تلخص أهم نتائجها.

### الفئة المستهدفة

هناك فئتان من حيث المبدأ ممن يهتم بدراسة التمويل الإسلامي: أصحاب التخصصات المالية والاقتصادية من جهة، وأصحاب التخصصات الشرعية والقانونية من جهة أخرى. ولكل

فئة ما يناسبها من طريقة العرض وأسلوب الاستدلال ونوع التفاصيل التي يتم مناقشتها، وإن كانت النتيجة يجب أن تكون واحدة في النهاية. هذه المذكرة موجهة إلى أعضاء هيئة التدريس المعنيين بالفئة الأولى بحكم أنها هي المستهدف غالباً من برامج المركز. والغالب أن هذه الفئة تملك حداً أدنى من الإلمام بمبادئ الاقتصاد والتمويل التقليدي، وفي ضوء هذه الخلفية يتم عرض ومناقشة مبادئ التمويل الإسلامي.

#### شكر واعتذار

لقد أفدت كثيراً من المناقشات والملاحظات التي أبداها أصحاب الفضيلة المشاركون في الندوة التي نظمها مركز أبحاث الاقتصاد الإسلامي بجامعة الملك عبد العزيز لمناقشة المذكرة في ربيع الأول ١٤٣٢ه، سواء كتابياً أو شفهياً. كما أفدت من الجهد الذي بذله أعضاء المركز في تصحيح النسخة الأولى. فللجميع مني جزيل الشكر والدعاء، ومن الله تعالى عظيم الأجر والثناء.

وكنت أتمنى أن أستوعب هذه الملاحظات والتعقيبات، لكن وجدت أن ذلك يقتضي تغيير هيكل المذكرة وترتيبها على نحو يجعلها بحثاً مستقلاً. فاقتصرت في النسخة الحالية على التصحيحات والتعديلات الضرورية بحسب ما سمح به الوقت، على أمل أن تتاح الفرصة مستقبلاً بإذن الله للمراجعة الشاملة. وأكرر ما ذكر آنفاً من أن المذكرة كُتبت أساساً لأعضاء هيئة التدريس وليس للطلاب، ولذلك لم تستوف الكثير من الجوانب المعتادة في المقررات التدريسية. فأرجو أن يعذر القارئ الكريم إذا رأى شيئاً من النقص والخلل، وما أكثره. كما أرجو ألا يبخل بأى ملاحظات أو استدراكات يراها مناسبة.

والله سبحانه المسؤول العفو والعون والتوفيق، وهو تعالى الهادى للصواب.

سامي بن إبراهيم السويلم جدة، ۱۰ جمادی الأولی ۱۶۳۲ه ۱۶ أبريل ۲۰۱۱م sami.suwailem@gmail.com

### الفصل الأول

مقدمات عامت

### حكمة الشريعة الإسلامية

ما أصدق عبارة الإمام ابن القيم رحمه الله في وصف الشريعة الإسلامية حين قال:

"فإن الشريعة مبناها وأساسُها على الحِكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد. وهي عدل كلها، ورحمة كلها، ومصالح كلها، وحكمة كلها. فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور، وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المصلحة إلى المفسدة، وعن الحكمة إلى العبث، فليست من الشريعة وإن أُدخلت فها بالتأويل. فالشريعة عدل الله بين عباده ورحمتُه بين خلقه وظلُّه في أرضه وحكمته الدالة عليه وعلى صدق رسوله صلى الله عليه وسلم أتم دلالة وأصدقها".

وقال: "لا تَنال العبارةُ كمالَها ولا يدرك الوصفُ حسنها، ولا تقترح عقول العقلاء، ولو اجتمعت وكانت على أكمل عقل رجل منهم، فوقَها. وحسب العقول الكاملة الفاضلة أن أدركت حسنها وشهدت بفضلها، وأنه ما طرق العالمَ شريعةٌ أكمل ولا أجل ولا أعظم منها".

ولا ربب أن الأحكام والضوابط الشرعية المتعلقة بالبيوع والمعاملات مما يسري عليه هذا الوصف، بل أجدر، لأنها قائمة على التعليل أكثر من التعبد. ولهذا وصف العلماء فقه المعاملات بكونه فقه الخاصة. قال الإمام ابن عبد البررحمه الله: "علم البيوع من علم الخواص لا من علم العوام". وقواعد وأحكام البيوع تمثل نظاماً محكماً وبناء متناسقاً يحقق مقاصد الشريعة المطهرة على أتم وجه.

ولأهمية المنطق الذي تقوم عليه المعاملات والتصرفات المالية، استخدم القرآن الكريم المنطق الاقتصادي في أكثر الأمور بعداً عن الجوانب المادية: الهداية والضلال والجنة والنار. كما في قوله تعالى: ﴿أُولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين﴾ (البقرة، ١٦)، وقوله جل شأنه: ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه له أضعافاً كثيرة﴾ (البقرة، ٢٤٥)، وقوله: ﴿إن الذين يتلون كتاب الله وأقاموا الصلاة وأنفقوا مما

١ إعلام الموقعين، ٣٣٧/٤.

٢ مفتاح دار السعادة، ٣٠٨/٢.

٣ التمهيد ٢٨٥/٦، عن فضيلة الشيخ على الندوي، مشكوراً.

رزقناهم سراً وعلانية يرجون تجارة لن تبور (فاطر، ٢٩)، وقوله: ﴿يا أَيَا الذين آمنوا هل أَدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم. تؤمنون بالله ورسوله (الصف، ١٠) الآيات، وغيرها.

وقد ورد في السنة كثير من النصوص بالمعنى نفسه، مثل قوله صلى الله عليه وسلم: "ألا إن سلعة الله غالية، ألا إن سلعة الله الجنة"، وقوله عليه السلام: "إن من أربى الربا الاستطالة في عرض المسلم بغير حق"، وغيرها.

وهذه النصوص واضحة في دلالتها وهو استخدام المنطق الاقتصادي لبيان القرار الصحيح في قضايا الإيمان والأخلاق. فلولا أن التصرفات المالية قائمة على المنطق والتعليل لم يكن لاستخدامها في تعليل هذه القضايا معنى.

#### بين العلة والحكمة

وقد تخفى حكمة التشريع ومقاصده أحياناً عن الباحث، أو لا يترجح تعيينها، لكن هذا لا يعني عدم وجودها أصلاً. بل الحكمة موجودة علمها مَن علمها وجهلها مَن جهلها. وإنما تُعرف الحكمة بطرق الاستنباط والسبر والتقسيم التي تناولها الأصوليون في أبواب العلة.

ومن الخطأ الظن بأن التفريق بين العلة والحكمة يستوجب إغفال الحِكم والمعاني والتعلق بدلاً من ذلك بمعايير جافة لا معنى لها. فإن من شروط العلة التي اتفق علها الأصوليين شرط "المناسَبة" وهو كون العلة محققة لمعنى مناسب لمقاصد التشريع وحكمته.

وأهم مصدر من مصادر الانحراف في التمويل الإسلامي هو افتراض غياب الحكمة من أحكام المعاملات والبيوع أو إهمالها. هذا الافتراض يفتح الباب على مصراعيه أمام الحيل التي تناقض مقاصد التشريع وتفرغ الاقتصاد الإسلامي من محتواه. بل لا يمكن للتمويل الإسلامي أن يكون "علماً" إذا فقد المنهجية التي تنتظم فروعه وأصوله ووسائله ومقاصده.

٤ رواه الترمذي (٢٣٧٤).

٥ رواه أبو داود (٤٢٣٣).

٦ انظر: مباحث العلة عند الأصوليين، عبد الحكيم السعدي، ص١٩٧-١٩٨، الوصف المناسب لشرع الحكم، أحمد الشنقيطي، ص٦٤-٢٥. وانظر في إثبات الحكمة في الشريعة مفتاح دار السعادة، ٣٠٨/٢-٥٥٢.

وهذه الاختلالات من أكثر ما يضر بتدريس التمويل الإسلامي، لأن الدارس لأي علم من العلوم يبحث عن نظام ومنهجية تمكنه من القدرة على التحليل والاستنتاج وفق أصول العلم وأهدافه. وفي غياب المقاصد والحكم التشريعية يصبح هذا متعذراً بالنسبة للتمويل الإسلامي.

هذا لا يعني أن العلاقة بين المقاصد وبين الأحكام واضحة وميسورة دائماً. لكن هذا لا يعني إهمالها والإعراض عنها، بل يصبح من أهم أهداف الاقتصاد الإسلامي هو التعرف على العلاقة بين الأمرين.

#### توظيف العلوم المعاصرة

من البدهي أن يتضمن تدريس الاقتصاد والتمويل الإسلامي الاستفادة من كثير من المفاهيم والأساليب المعاصرة في مجالات التمويل والاقتصاد والإحصاء ونظريات القرار والمباريات والأنظمة المركبة وغيرها من العلوم الحديثة. وليس في هذا غضاضة بل هو في الحقيقة واجب على المختصين لأن هذا من لوازم تبليغ رسالة الإسلام باللغة التي يقبلها الناس اليوم ويستفيدون منها.

لكن لكي يؤدي هذا التوظيف الهدف المأمول منه يجب أن يستوفي أمربن:

- (١) أن تكون المفاهيم المعاصرة صحيحة في نفسها وغير متناقضة،
- (٢) ألا تستخدم على نحو يؤدي إلى نتائج تناقض نصوص الشرع وأحكامه القطعية. وفي هذه الدائرة فإن استخدام المفاهيم والعلوم المعاصرة سيكون من حسن البيان ونصر رسالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق بها.

### تميز الاقتصاد الإسلامي

من المهم التأكيد على أن الاقتصاد الإسلامي مدرسة متميزة عن سائر المدارس الاقتصادية. فاستفادتنا من النظريات الاقتصادية ومن المدارس الوضعية في جوانب معينة لا يعني أن نظرية الاقتصاد الإسلامي هي مجرد تجميع لمفاهيم وعناصر من النظريات الأخرى، بل هي بناء متميز ومتفوق على سائر الأبنية الأخرى. وهذا مما يبين عظمة الشريعة الإسلامية: فهي مع كونها تسمح بالأخذ بأحسن ما عند الملل والشرائع والمذاهب من الحكم والتجارب والمعارف، لكنها تنتظم هذه المعاني في نسق متفرد يتفوق ويسمو على كل ما عداه.

ونظير ذلك ما ذكره العلماء من حكمة الحروف المقطعة في أوائل السور في القرآن الكريم، من أن القرآن الذي أعجز العرب والبشر جميعاً أن يأتوا بمثله يتألف من الحروف نفسها التي يتكلم بها العرب. وهذا أبلغ في الإعجاز: أن يكون القرآن مؤلفاً من الحروف نفسها ويراعي قواعد اللغة نفسها التي يستعملها العرب، ومع ذلك لا يستطيعون أن يأتوا بمثله.

وهكذا القول في مدرسة الاقتصاد الإسلامي، فهي مع كونها تستفيد من المدارس والنظريات الأخرى، إلا أنها تتميز عنها جميعاً. فهي قائمة على الأسس والقواعد الشرعية الثابتة في القرآن الكريم والسنة المطهرة، ومن خلال هذه القواعد والأسس تنجح في أن تؤلف بين المفاهيم والأدوات المعاصرة على نسق لا تستطيع أن تصل إليه النظريات الأخرى. وهذا يؤكد أن استفادتنا من المدارس والنظريات الأخرى يجب أن يكون مقيداً بما لا يناقض مسلمات الشريعة ومحكماتها.

### التدريس الإبداعي

على الرغم من أن نصوص القرآن والسنة تفيض بأرقى وأروع أساليب التعليم والتدريس والإيضاح والبيان، إلا أننا نجد أساليب تدريس فقه المعاملات والتمويل الإسلامي تعاني من جمود ونمطية لا تشجع الطلاب والدارسين على الإقبال على هذا العلم. ونظرة سريعة على مجموعة كبيرة من الكتب والدراسات المعاصرة، بما فيها الرسائل العلمية، تؤكد مدى الرتابة في أساليب العرض والمناقشة والتحليل في الغالب، وليس الكل.

وهذه المشكلة تعاني منها الدراسات في كلا الجانبين: الفقهي والاقتصادي. ففي الجانب الفقهي تبدو الكثير من الدراسات لا تزال حبيسة أنماط التصنيف والكتابة قبل ٧٠٠ سنة. ومع أن الإسلام يعلمنا تقدير السلف الصالح وتوقيرهم وحسن الاستفادة منهم، إلا أنه لا يعلمنا مطلقاً أن نجمد على الأساليب البشرية التي اتبعوها في حياتهم اليومية. فالعلماء قبل ١٠٠ سنة هم أنفسهم لم يجمدوا على الأساليب التي ورثوها عن أسلافهم، بل ابتكروا هم أساليب وأنماطاً في التأليف والتدريس تناسب بيئتهم وعصرهم. فلماذا لا نتبعهم في هذه السنة الحسنة؟

إن المطلوب في جانب فقه المعاملات هو التجديد والإبداع في جانب العرض والإيضاح والتصنيف، وليس في جانب التشريع والأحكام. وقد عرف الفقه الإسلامي الكثير من الأساليب الإبداعية في هذا المجال، كالقواعد والفروق والتقاسيم، التي تطورت اليوم إلى ما يعرف بالخرائط الذهنية (mind maps). وسبق أن بينا أنه لا يوجد ما يمنع من الاستفادة من العلوم المعاصرة ما دامت لا تنافي الثوابت الشرعية. ولكن من خلال الممارسة العملية، فإن حسن التقسيم والإيضاح لا يتم إلا إذا كانت المادة نفسها تمتاز بالترابط المنهجي والتناسق بين الوسائل والأهداف. المشكلة التي تعاني منها كثير من الدراسات المعاصرة هي تغييب الحكمة ومقاصد التشريع أو إغفالها. هذا الأسلوب يجعل مادة التمويل الإسلامي ممتنعة على التقسيم والتصنيف الإبداعي.

#### الجانب الاقتصادي

أما في الجانب الاقتصادي فالمشكلة تظهر بصورة أكبر من جهة الجمود على النظريات السائدة وعدم الاستفادة من النظريات المنافسة الأخرى. فالطالب يدرس النظرية النيوكلاسيكية كما لو لم يكن هناك غيرها في علم الاقتصاد والتمويل، وكما لو كانت كل مقولاتها وأدواتها فوق النقد. وهذا يجعل الطالب أو الباحث يتوهم أن الاقتصاديين في الغرب متفقون على معظم القضايا التي تثير الكثير من الجدل من الناحية الإسلامية، وأن الأدوات المشبوهة (قبل الأزمة المالية) تعمل بكفاءة عالية وتحقق مصالح البلاد والعباد على خير ما يرام.

وهذا الأسلوب في عرض القضايا المالية على المعنيين بالفتوى والهيئات الشرعية يورث تردداً لدى المفتي خشية أن يفتي بما يضر بمصالح المجتمع. ولا ريب أن الشريعة لا تأتي بما ينافي مصالح الناس بل العكس، لا تأتي إلا بما يحفظها وينميها. لكن الخلل هو في تصور الواقع ابتداء وتوهم أن هذه الأدوات تسهم في النمو والرخاء الاقتصادي، في حين أنها أدوات سامة وضارة ومدمرة للاقتصاد، بشهادة الخبراء وأهل الاختصاص قبل غيرهم، وبشهادة الواقع المر.

وهذا الخلل ناتج عن جمود في دراسة النظريات المعاصرة وعدم الخروج من "صندوق" النظرية السائدة التي تزعم كفاءة الأسواق ومثاليتها. فالاقتصاديون الإسلاميون مطالبون بأداء

واجبهم في تمحيص ونقد النظريات المعاصرة، وتعليم الطلاب حرية التفكير المنطقي في عرض ونقد المدارس والآراء، وتمييز الأقرب منها لمقاصد التشريع الإسلامي وأهدافه السامية.

كما أنهم مطالبون بعرض أمين ومتوازن للأدوات والصيغ المالية التي تبتكرها مؤسسات المال الغربية على الشرعيين وأعضاء الفتوى لتكون الفتوى على بينة وبصيرة. وهذا التوازن في العرض والتقييم هو منهج القرآن الكريم: ﴿يسألونك عن الخمر والميسر قل فهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما ﴾ (البقرة، ٢١٩).

### الفصل الثاني

طبيعة الاقتصاد الإسلامي

### الاقتصاد الإسلامي نظام أخلاقي

الاقتصاد الإسلامي نظام أخلاقي، ومعنى ذلك أنه يقوم على الحوافز الذاتية للفرد أولاً قبل التدخل الحكومي. فالاقتصاد الإسلامي في هذا الجانب يتفق مع الاقتصاد الوضعي (النظرية النيوكلاسيكية) في الاعتماد أساساً على الحوافز الذاتية للأفراد، لكنه يفترق من حيث سعة النظرة للحوافز الذاتية: فهي لاتقتصر على حب التملك والأثرة، لكنها تمتد لتشمل حب العطاء والإيثار وروح الجماعة أيضاً. فالإسلام دين الفطرة ومعنى ذلك أنه يحقق التوازن بين الحوافز المختلفة. أما النظرية الوضعية فهي تفترض أن الحوافز الذاتية هي الأثرة وحب التملك ولا شئ غير ذلك تقريباً، وهذا خلل أساسي في النظرة للحوافز الفطرية. وهذه النظرة غير السوية للفطرة تمثل الجذور العميقة لشيوع الجشع والأثرة التي كانت من أبرز عوامل تضخم الفقاعة الائتمانية في مطلع القرن، ومن ثم حدوث الأزمة المالية العالمية. فمظاهرالجشع والاستغلال التي سادت قبل الانهيار لم تكن ناجمة عن فراغ، بل عن تصور واعتقاد خاطئ شاء في الدراسات المالية والاقتصادية عبر العالم.

### عالمية الاقتصاد الإسلامي

ويترتب على كون الاقتصاد الإسلامي نظاماً أخلاقياً أنه نظام عالمي، لا يختص بالمسلمين وحدهم. ومن أوضح الأدلة على ذلك أن القرآن الكريم أنكر على المشركين إهمال المسكين وترك التحاض على البر والصدقات، كما جادلهم في الربا وما أوردوه من الشبهة حوله، كل ذلك مع كونهم غير مسلمين. فدل على أن القضايا المالية الأساسية لا تختص بالمسلمين، بل هي مبادئ يدعو إليها القرآن البشرية جمعاء.

وهذا يفسر كيف يتحمس كثير من غير المسلمين للاقتصاد والتمويل الإسلامي، وكيف يجدون في مبادئه وقيمه ضالتهم التي فقدوها في ظل الرأسمالية القاحلة. كما يبين حجم المسؤولية الملقاة على عاتق الباحثين والمختصين ومؤسسات التمويل الإسلامي في ترجمة هذه

المبادئ والقيم إلى نظام فعال يحقق الاحتياجات العملية للأنشطة التمويلية دون إخلال بأهدافها النبيلة.

#### الرقابة الداخلية

ويترتب أيضاً على كون الاقتصاد الإسلامي نظاماً أخلاقياً أنه قائم بالدرجة الأولى على الرقابة الداخلية قبل الرقابة الخارجية، وعلى الدوافع الأخلاقية قبل العقود القانونية. فالتمويل الإسلامي ليس مجموعة من التعهدات والالتزامات القانونية الفارغة من المعاني والأهداف. فالعقود والوثائق القانونية سياج لحماية القيم والأهداف الأخلاقية، وليست وسيلة لنقضها وهدمها والالتفاف علها.

### التوازن بين النشاط الربحي وغير الربحي

بناء على أن الإسلام دين الفطرة فإن الاقتصاد الإسلامي يحقق التوازن بين النشاط الهادف للربح وبين النشاط غير الهادف للربح، أو بين المعاوضات وبين التبرعات. بخلاف الرأسمالية التي أفرطت في الاعتماد على القطاع الربحي أو آلية السوق، وبخلاف الاشتراكية التي أفرطت في الاعتماد على القطاع غير الربحي وروح الجماعة.

والتوازن الذي يقدمه الاقتصاد الإسلامي ليس عاطفياً فحسب، بل هو مبني على أسس عقلانية واقتصادية، ويتجسد في نظام تشريعي محكم، كما سيأتي. والأساس الأخلاقي لذلك كله هو المبدأ الذي يحكم العلاقات الإنسانية، ألا وهو مبدأ الأخوة.

### الأخوة أساس العلاقات الإنسانية

اعتمدت الرأسمالية على مبدأ الفردية شبه المطلقة، بينما تبنت الاشتراكية مبدأ الجماعية شبه المطلقة. والرؤية الإسلامية للعلاقة بين الأفراد هي مبدأ الأخوّة. فالاقتصاد الإسلامي ليس اقتصاداً فردياً ولا اقتصاداً جماعياً، بل هو اقتصاد قائم على مبدأ الأخوّة بين

أعضائه. وهذا مما يبين تميز الاقتصاد الإسلامي عن كلا النظامين، فليس هو هجيناً أو مركباً منهما بل هو نظام يقوم على أساس ورؤية مختلفة. ٢

فالأفراد في المجتمع إخوة، ومعنى ذلك أنه يوجد بينهم قواسم أساسية مشتركة دون أن ينفي ذلك تميز كل منهم واستقلاليته، تماماً كما هو الحال في إخوة النسب. والإخوة بحكم القواسم المشتركة بينهم، يجدون العاطفة للتعاون والتآزر والتكافل والمواساة، وهذا هو أساس النشاط غير الربحي. والقواسم المشتركة ناتجة بطبيعة الحال عن وجود قدر من التشابه والتماثل بينهم، وهذا التماثل والتشابه هو أساس التعاطف والتراحم والتعاون. ولهذا كانت درجة التعاون في التوائم المتماثلين أكبر منها في غيرهم.

ولكن الإخوة مع ذلك مختلفون في الميول والقدرات، وهذا الاختلاف يسمح بالتخصص ومن ثم التكامل والتبادل، الذي هو أساس السوق والنشاط الربعي. أي إن مبدأ الأخوة يسمح بقيام نوعي العلاقات الاقتصادية، الربحية وغير الربحية، دون طغيان أحدهما على الآخر (انظر الشكل ۱). لكن عند التعارض يقدم مبدأ التعاون والتكافل، لأن هذا هو مقتضى الأخوة.

### المعضلات الاجتماعية

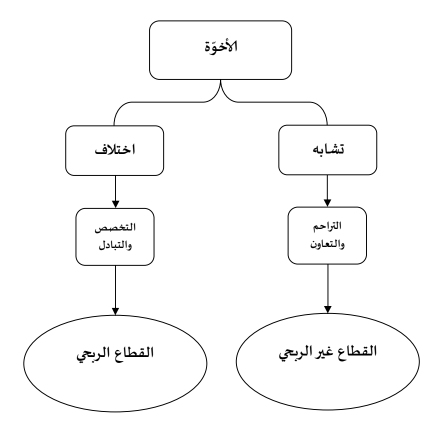
والأخوّة تستوجب أن يحب المرء لأخيه ما يحب لنفسه، كما قال هي: "لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه من الخير". وقال أيضاً: "وأحِبّ للناس ما تحب لنفسك تكن مؤمناً". وجعل الإمام الغزالي رحمه الله هذا المعنى هو الضابط للضرر الذي لا يجوز للمسلم أن يلحقه بأخيه. قال: "وإنما العدل ألا يضر بأخيه المسلم. والضابط الكلي فيه أن لا يحب لأخيه إلا ما يحب لنفسه. فكل ما لو عُومل به شق عليه وثقُل على قلبه: فينبغي أن لا يعامل غمره به". "

٧ استفدت في هذه الرؤية من فضيلة الدكتور جعفر شيخ إدريس عبر لقاءات متعددة. وقد ذكرها عدد من الكتاب، من أوائلهم د. عبد الله المصلح في رسالته الماجستير في ١٣٩٦هـ: الملكية الخاصة في الشريعة الإسلامية، ص٢١٥-٢١٨. وانظر: الإسلام والتحدي الاقتصادي، عمر شابرا، ص٢٦٣.

<sup>.</sup> Wilson (1997) The Moral Sense, pp. 135-136 А

٩ رواه البخاري ومسلم وأبو عوانة وأصحاب السنن. راجع السلسلة الصحيحة (٢٢)، (٥٠٦)، (٩٢٧).

١٠ إحياء علوم الدين، آداب الكسب والمعاش، ٢٦/٢؛ الملكية الخاصة في الشريعة ا لإسلامية، ص٢١٥.



شكل ۱ الأخوة تتضمن جوانب التشابه التي تقتضي التعاطف والتراحم، ومن ثم النشاط غير الربعي. كما

تتضمن جوانب الاختلاف التي تقتضي التخصص والتبادل، ومن ثم النشاط الربعي.

وقد تبنى الفيلسوف الألماني إيمانويل كانت (Immanuel Kant) في فلسفته الأخلاقية ما أسماه "الواجب المطلق" (categorical imperative)، وهو أن تقوم بالعمل الذي ترجو أن يعمله الجميع. \( \)

وعلى النقيض من هذا المبدأ ما يسمى مغالطة التعميم (fallacy of composition)، وهو العمل الذي يحقق مصلحة للفرد بشرط ألا يفعله الآخرون، فإن فعله الآخرون تضرروا جميعاً. وفي مجال الموارد الاقتصادية يطلق عليه مصطلح "مأساة الموارد المشتركة" (tragedy of)

١١ يترجم هذا المبدأ أحياناً بـ "القاطع الحتمى"، ونص المبدأ:

<sup>&</sup>quot;Act only in accordance with that maxim through which you can at the same time will that it become a universal law." Stanford Encyclopedia of Philosophy, "Kant's Moral Philosophy," plato.stanford.edu

the commons). وهذه تعبر عن سوء استخدام الموارد الطبيعية المشتركة، كمياه الآبار أو الكلأ أو الكلأ أو الثروات الطبيعية المحدودة الأخرى. فلو سمح شخص لنفسه أن يستهلك من الماء أكثر من نصيبه فسوف يستمتع بالفضل لكن على حساب البقية. ولو فعل الجميع ذلك نفد الماء وتضرروا جميعاً.

وهذا التعارض بين مصلحة الفرد على حدة وبين مصلحة المجموع يبرز في صور وتطبيقات كثيرة، ويسمى "المعضلات الاجتماعية" (social dilemmas)، ومن أشهر صورها ما يسمى "معضلة السجين" (prisoner's dilemma). (وهي نفسها مشكلة "الراكب المجاني" (rider) في المالية العامة. جميع هذه الظواهر تنشأ عن تناقض العلاقة بين الفرد على حدة وبين المجموع. فما دام البقية يتصرفون بطريقة معينة، فالفرد يستطيع أن ينفرد عنهم ليحقق مكاسب إضافية على حسابهم. ولكن هذه المكاسب تشترط ألا يفعل الآخرون مثله، فإن فعلوا تضرر الجميع، وهذا تناقض. لكن إذا كان كل شخص ينظر إلى مصلحته الخاصة، فلا مفر من الوصول للنتيجة المؤسفة: وهي فقدان التعاون بين الأفراد ومن ثم خسارة الكل.

ووفقاً للنظرية الاقتصادية السائدة فإن هذه المعضلات ليس لها حل سوى خسارة الجميع، لأن الافتراض الذي تقوم عليه النظرية هو المصلحة الفردية (individual rationality) دون اعتبار المصلحة الجماعية (social rationality). الاشتراكية في المقابل جعلت المصلحة الجماعية هي الأساس وأغفلت المصلحة الفردية. ما بين هذين ظل العالم متحيراً في حل هذه المعضلات في الحياة الإنسانية. الشريعة الإسلامية جاءت بالأسس الضرورية للتوصل إلى الحلول المناسبة. وفي المجال الاقتصادي، كانت ركائز الاقتصاد الإسلامي، مثل وجوب الزكاة وتحريم الربا والميسر، هي الأساس لحفظ التوازن بين الطرفين، كما سنرى إن شاء الله تعالى.

Kollock (1998) 17

### مقاصد التشريع في الاقتصاد الإسلامي

هناك الكثير من الدراسات في مقاصد التشريع الإسلامي عموماً، وفي مجال المال والاقتصاد خصوصاً. " والمناقشة السابقة تبين جانباً من المقاصد الأساسية للشريعة الإسلامية: أولها رعاية الفطرة والحوافز الفطرية. أن والثاني الأخوّة والتآلف الاجتماعي. " المسلامية المناسبة الفطرة والحوافز الفطرية الفطرية المناسبة الفطرة والحوافز الفطرية المناسبة الم

وليس هناك ما يمنع من تعدد الاجتهادات بشأن حصر أو تصنيف المقاصد الشرعية في المجال الاقتصادي، ما بقيت ضمن الثوابت الشرعية، وكانت تستوفي الحد الأدنى من التناسق والسلامة من التناقض.

والمتأمل في أحكام الشريعة الإسلامية التي تنظم النشاط الاقتصادي، على مستوى الفرد وعلى مستوى المجموع، يجدها في النهاية تهدف لتحقيق مقصدين أساسيين، هما في الحقيقة متلازمان:

الأول: الغني،

الثاني: العدل. ١٦

فالشريعة الإسلامية دين الفطرة وهذا يقتضي أن إشباع الميول والاحتياجات الفطرية هدف أساسي من أهدافها، وهذه هي حقيقة الغنى. كما أن الشريعة توجب التوازن بين الميول المختلفة بحيث لا يطغى جانب على آخر، وهذه حقيقة العدل. ومن أظهر أهداف الاقتصاد الإسلامي مكافحة الفقر ومحاصرته وعلاج أسبابه. لكن الشريعة تذهب أبعد من ذلك وهو الإغناء والكفاية وليس مجرد الكفاف، كما قال صلى الله عليه وسلم في تعليل الزكاة، زكاة الفطر: "أغنوهم هذا اليوم"."

١٣ انظر مثلاً: مقاصد الشريعة الإسلامية الطاهر بن عاشور، المقاصد العامة للشريعة الإسلامية يوسف العالم، "مقاصد الشريعة الإسلامية المتعلقة بالمال" يوسف القرضاوي، "مقاصد علم الاقتصاد الإسلامي" جمال الدين عطية، "مراعاة مقاصد الشريعة ومآلات الأفعال في العمل المصر في الإسلامي" حسين حامد حسان، "المقاصد الشرعية وأثرها في فقه المعاملات المالية" رباض الخليفي.

١٤ مقاصد الشريعة الإسلامية، الطاهر بن عاشور، ص٢٥٩.

١٥ إعلام الموقعين، ٢٨/٥، "المقاصد الشرعية"، رياض الخليفي، ص٤٠.

١٦ راجع بحث الكاتب: "مقاصد التشريع في المجال الاقتصادي". وقد ذكر د. عمر شابرا أن من أهم مقاصد الاقتصاد الإسلامي: الرفاه والعدالة، مستقبل علم الاقتصاد الإسلامي، ص١٠٠. وقارن: الإسلام والتحدي الاقتصادي، ص٢٦٨.

١٧ رواه الدارقطني (٢١٣٣) (الشاملة).

ومن المتفق عليه أن حفظ المال من ضروريات الشريعة. وقد أوضحت النصوص الشرعية الغاية من المال وهي إغناء الفرد والجماعة عن الآخرين، ألا كما قال صلى الله عليه وسلم: "إنك إن تذر ورثتك أغنياء خيراً من أن تذرهم عالة يتكففون الناس". وكان من دعائه صلى الله عليه وسلم: "اللهم إني أسالك الهدى والتقى والعفاف والغنى". ومما علمه النبي خير أصحابه: "اللهم اكفني بحلالك عن حرامك وأغنني بفضلك عمن سواك". وجعل النبي خير الصدقة ماكان عن ظهر غنى، لأن فاقد الشئ لا يعطيه. فإذا كانت الصدقة تهدف لإغناء الفقير فينبغي أن يكون المعطي مستغنياً وإلا كان أحق بصدقته، كما قال عليه السلام: "خير الصدقة ماكان عن ظهر غنى واليد العليا خير من اليد السفلى، وابدأ بمن تعول".

والوجه الآخر للغنى هو العدل، فإن الظلم في الأموال لا بد أن يجعل المظلوم أقل حالاً ومن ثم أكثر عرضة للفقر. فالعدل ضروري للمحافظة على الغنى على مستوى الفرد وعلى مستوى المجموع. والمناقشة في الفقرة السابقة تبين أن من مقاصد التشريع الإسلامي حفظ التوازن بين مصلحة الفرد ومصلحة المجموع. وهذا من أبرز صور العدل. فالعدل بين الفرد وبين المجموع يستوجب حفظ مصالح الطرفين وتحديد من له الأولوية عند التزاحم. وهكذا في سائر الأنشطة التي قد ينشأ عنها تعارض بشكل أو آخر بين طرفين أو أكثر.

والنظرية الاقتصادية تُعنى أساساً بأمرين:

- (١) الإنتاج وتوليد الثروة،
  - (۲) طرق توزیعها.

فالهدف من توليد الثروة هو تحقيق الرفاه والغنى، والهدف من توزيعها هو العدل. وقد أفرطت الرأسمالية في الاهتمام بجانب بناء الثروة والنمو الاقتصادي الذي يحقق الغنى على حساب العدل والعدالة الاجتماعية. كما أفرطت الاشتراكية في المقابل في الاهتمام بجانب العدل على حساب بناء الثروة وتحقيق الغنى. أما الشريعة الإسلامية فقد نجحت، كما هو

١٨ مقاصد الشريعة الإسلامية، الطاهر بن عاشور، ص٤٥٦، ٤٥٩.

۱۹ رواه البخاري (٤٠٥٧) ومسلم (٣٠٧٦).

۲۰ رواه مسلم (٤٨٩٨).

۲۱ رواه أحمد (۱۲۵۰).

۲۲ رواه أحمد (۹۷۸٤) ومسلم (۱۷۱٦).

الشأن دائماً، في تحقيق التوازن والجمع بين هذين الهدفين على أكمل وجه، كما سيأتي إن شاء الله.

### الأصل في المعاملات

الأحكام الشرعية المتعلقة بالتصرفات المالية نوعان: مأمورات ومنهيات. أما المأمورات في غالباً تتعلق بأعمال البر والمعروف، أو ما يسمى النشاط غير الربحي، وعلى رأسها الزكاة. أما المنهيات في غالباً تتعلق بالمعاوضات أو ما يسمى: النشاط الربحي، كالربا والغرر ونحوها.

والحكمة في ذلك هي أن حوافز الأثرة قد تغلب حوافز البذل والعطاء، فجاءت الشريعة بالتأكيد على جوانب البذل والعطاء، لكنها لم تؤكد بالدرجة نفسها على وجوب الكسب وطلب المعاش، لا لأن هذا غير واجب، ولكن لوجود الحافز الفطري الذي أقرته الشريعة المطهرة، كما أشار إلى هذا المعنى الإمام الشاطبي رحمه الله.

وفيما عدا ما رود به النص، فإن الأصل فيما يتعلق بالعادات والمعاملات هو الحل والمشروعية. ومعنى ذلك أن المعاملة يحكم بحلها ما لم يتبين تضمنها لشئ مما نهت عنه الشريعة أو حرمته. وهذا الأصل مبني على أن الإسلام دين الفطرة، كما سبق، وعلى أن الإنسان مجبول من حيث المبدأ على اتباع الفطرة. فالأصل إذن أن تكون الأعمال التي تتعلق بأمور الحياة الدنيوية والاجتماعية موافقة للشريعة.

وبناء على ذلك فالمنهج الأفضل في دراسة أحكام المعاوضات هو البدء بالمحرمات، لأنه متى ما اجتنبت هذه المحرمات فإن المعاملة تكون مشروعة بناء على الأصل السابق. ولهذا نجد الشريعة الإسلامية في هذا المجال تفصل في جانب المحرمات أكثر مما تفصل في جانب الشروط والأركان ونحوها. ولذلك جاءت النصوص بتحريم الربا والغرر وربح ما لم يضمن وبيع ما ليس عندك ونحوها. لكن لم تأت النصوص بتفصيل أركان عقد البيع وشروطه وما يتصل بذلك. أي أنها جاءت بتفصيل المحرمات أكثر مما جاءت بتفصيل المباحات، كما قال تعالى: ﴿وقد فصل لكم ما حرم عليكم﴾ (الأنعام، ١٩٩)، وذلك لأن الأصل هو الحل. ونظير ذلك أن النبي لللهالم

۲۳ انظر: **الموافقات**، ۲۷۹/۲-۲۸۷.

٢٤ انظر: القواعد النورانية، ص٢٥٦ وما بعدها.

سئل: ماذا يلبس المحرم؟ أجاب ببيان ما لا يجوز له لبسه: "لا يلبس المحرم القميص ولا السراويل ولا البرنس ولا الخفين إلا أن لا يجد النعلين فليلبس ما هو أسفل من الكعبين". "
فبين ما لا يحل للمحرم لبسه لأن الأصل في اللباس هو الحل.

وهذا المنهج أولى من الطريقة السائدة من البدء بأحكام عقد البيع وبيان أركانه وشروطه وما يتصل بها. فإن الدارس بهذه الطريقة يستنتج أنه ما لم يستوف البيع هذه الأركان والشروط فإنه لا يصح. فيصبح كما لو كان الأصل التحريم حتى يتبين استيفاء الشروط والأركان، وهذا خلاف منهج التشريع. كما أن البدء بأصول المحرمات أنسب لطلاب التمويل والاقتصاد وكذلك العاملين في القطاعات المالية لأنه يبين مواطن الخلل مباشرة، وكيف تختلف الرؤية الإسلامية عن النظم الوضعية. أما العناية بأركان العقد وشروطه فهذا أنسب لتخصصات القانون والقضاء والمحاماة.

### أصول التمويل الإسلامي

المباحث التالية تتناول أصول التمويل الإسلامي في الجانبين الربعي وغير الربعي. وسيتبين من خلال دراسة هذه الأصول تكامل بناء التمويل الإسلامي وتناسقه وترابط أجزائه، كما يتبين حكمة الشريعة الإسلامية وكمالها كما وصفها ابن القيم رحمه الله.

۲۵ رواه البخاري (۵۳٤۸) ومسلم (۲۰۱۳).

### الفصل الثالث

## أصول التمويل الإسلامي

#### تمهيد

سبق أنه لا يمكن فهم نظرية التمويل الإسلامي إلا بدراسة جانبي النشاط الاقتصادي: الربعي وغير الربعي. ولهذا فإن الأصول التي نتناولها هنا تشمل تلك المتعلقة بالنشاط غير الربعي، وعلى رأسها الزكاة. كما تشمل الأصول المتعلقة بالنشاط الربعي. وهذه الأصول بدورها نوعان:

نوع يتعلق بالجانب السلوكي والأخلاقي، ومن أبرزها تحريم الإسراف والاحتكار. فهذا السلوك محرم حتى لو كان العقد المستخدم صحيحاً ومشروعاً في نفسه. لكن نظراً لأن سلامة العقد لا تمنع سوء استخدامه، جاءت النصوص الشرعية بتحريم هذا السلوك.

النوع الثاني يتعلق بطبيعة العقد نفسه، وأهم هذه الأصول: تحريم الربا وتحريم الغرر. ونظراً لأهمية هذين الأصلين في ضبط النشاط الاقتصادي والتمويلي، فإن الجزء الأكبر من المذكرة ينصب عليهما. وبسبب الصلة الوثيقة بين الربا والغرر، فإن الجزء الأخير من هذا الفصل يتناول أوجه العلاقة بينهما.

### الزكاة

#### العلاقة بين الزكاة والربا

قارن القرآن الكريم بين الربا والصدقة في قوله تعالى: ﴿ يمحق الله الربا ويُربي الصدقات ﴾ (البقرة، ٢٧٦)، وفي قوله تعالى: ﴿ وما آتيتم من رباً ليربو في أموال الناس فلا يربو عند الله وما آتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المُضعِفون ﴾ (الروم، ٣٩).

فالزكاة والصدقات وسائر أعمال المعروف تؤدي وظيفة جوهرية في استئصال ومكافحة الربا. ولهذا كان من حكمة التشريع أن نزل الأمر بالزكاة والصدقات قبل تحريم الربا بمدة طويلة، حيث تأخر النص الصريح بتحريم الربا إلى غزوة أحد في السنة الثالثة للهجرة. أما النصوص الآمرة بالبر والمعروف والإحسان، فكانت تتوالى منذ بدء البعثة.

وحكمة تقديم الأمربالزكاة والمعروف على تحريم الربا تظهر من خلال فهم مشكلة الربا وأسباب وجوده. فالربا ينشأ من جهتين: حاجة المقترض، وشح المقرض. فالحاجة من جهة الطلب، والشح من جهة العرض. فجاءت نصوص الشرع الحكيم بمعالجة الأمرين من خلال الأمر بالزكاة والصدقات والعطف على المسكين واليتيم ونحوها من صور التكافل الاجتماعي. فهذه الأعمال تغني المحتاج أو تخفف من عوزه، وفي الوقت نفسه تربي صاحب المال على السخاء والبذل وتستل جذور الشح والبخل من قلبه. وبذلك تعمل على استئصال الربا من الجهتين. وهذا بطبيعة الحال يأخذ وقتاً ولا يتم بين عشية وضحاها، ولهذا تأخر تحريم الربا الصريح نحواً من عشر سنين. فلما نزلت آية تحريم الربا كانت البيئة النفسية والاجتماعية مهيأة وجاهزة لاستقبال الحكم وامتثاله على أكمل وجه.

٢٦ انظر: قضايا في الاقتصاد والتمويل الإسلامي، ص٤٩٢ وما بعدها.

### وجوب النشاط غير الربحي

تعكس فريضة الزكاة أهمية النشاط غير الربعي في الاقتصاد الإسلامي. فالزكاة ركن من أركان الإسلام وتمثل أساس الأنشطة غير الربعية في الاقتصاد الإسلامي. والزكاة فرض عين لكنها ليست الفريضة الوحيدة في الأعمال غير الربعية. فأعمال البر والمعروف والإحسان، كإطعام الجائع وفك الأسير والمواساة في حالة العسرة، فرض كفاية بإجماع العلماء.

ومعنى كونها فرضاً على الكفاية أنه إذا قام بها من يكفي في المجتمع سقطت عن الباقين، وإلا أثم الجميع. فهي واجب على المجموع وإن لم تكن فرض عين على كل أحد. ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿كلا بل لا تكرمون اليتيم ولا تحاضون على طعام المسكين﴾ (الفجر، ١٧-١٨)، وقوله سبحانه: ﴿إنه كان لا يؤمن بالله العظيم ولا يحض على طعام المسكين﴾ (الحاقة، ٣٣- ٣٤)، حيث أنكر على المشركين عدم تعاونهم على أعمال المعروف والتكافل الاجتماعي، فدل على وجوب التعاون على ذلك، وهذا هو معنى فرض الكفاية، وهو داخل في عموم قوله تعالى: ﴿وتعاونوا على البروالتقوى﴾ (المائدة، ٢).

ولا ربب أن القرض المجاني يدخل في أعمال المعروف، بل هو أولى، لأن المقرض يسترد رأسماله، أما في الأعمال الأخرى فالمنفق لا يسترد شيئاً. فيكون وجوبه على الكفاية آكد وأظهر. فالقرض الحسن أو المجاني قد يكون مستحباً في حق الفرد، لكنه واجب في حق المجموع. وهذا مما يؤكد التوازن في الاقتصاد الإسلامي بين التمويل الربحي وغير الربحي.

### العلاقة بين الاقتصاد الربحي وغير الربحي

لا يمكن للاقتصاد أن يزدهر بالسوق وحدها، ولا بالأنشطة غير الربحية وحدها. بل لا بد من القطاعين معاً لكي ينمو الاقتصاد ويحقق الرخاء للمجتمع. فهما له كالجناحين للطائر، لا يستغني بأحدهما عن الآخر. فالسوق والأنشطة الربحية ضرورية لتوليد الثروة، بينما الأنشطة والمؤسسات غير الربحية ضرورية لإعادة توزيع الثروة على نحو أكثر عدالة من خلال بناء شبكة أمان (safety net) للمجتمع تقيه شر الدورات الاقتصادية وتقلبات الأسواق وتحافظ على توازن العرض والطلب على الناتج الاقتصادي.

٢٧ نص على الإجماع ابن عبد البرفي الاستذكار ٣٥٨/١٥، وابن مفلح في الفروع، ٣٠٧/٤، والهوتي في كشاف القناع ١٢٠/٥.

من حيث الواقع والتاريخ لا يوجد اقتصاد قائم على الأنشطة الربحية أو السوق وحدها، ولا اقتصاد قائم على الأنشطة غير الربحية وحدها. لقد كانت الرأسمالية في وقت من الأوقات، قبل الكساد الكبير في الثلاثينيات، تميل إلى تغليب السوق والنشاط الربحي، فأخفقت آنذاك كما أخفقت اليوم. وحاولت الاشتراكية تغليب النشاط غير الربحي فأخفقت بانهيار الاتحاد السوفيتي. فلا مفر من حيث الواقع من وجود القطاعين جنباً إلى جنب. فما هو الذي يضيفه الاقتصاد الإسلامي إذن؟

الاقتصاد الإسلامي يحدد العلاقة بوضوح بين القطاعين، فهو يحدد متى تنتهي الأنشطة الربحية ومتى تبدأ غير الربحية. فالقرض مثلاً نشاط غير ربحي ولا يجوز أن يتحول إلى نشاط ربحي لأن هذا هو الربا. وكذلك الضمان والكفالة. كما أن الزكاة ركن وفرض عين، وبقية أعمال المعروف فرض على الكفاية، كما سبق. وفي المقابل فإن الشرع يؤكد على فضيلة العمل الشريف لكسب القوت والمال، وليس أن يكون المرء عالة على الآخرين. فالزكاة لا تحل لغني ولا لذي مرة سوي، كما ورد في الحديث. أن فمصدر دخل الإنسان وعيشه يجب أن يكون من خلال الكسب والسوق وليس من خلال التبرعات والصدقات إلا عند العجز.

فهناك أنشطة غير ربحية لا يجوز أن تتحول إلى ربحية، وهناك أنشطة ربحية لا يجوز أن تتحول إلى غير ربحية. فالاقتصاد الإسلامي إذن يقدم الحدود الفاصلة بين القطاع الربحي وغير الربحي، وإن كان ذلك لا يمنع أن تكون هناك مناطق "رمادية" إن صح التعبير، تخضع للاجتهاد البشري. لكن الحدود الأساسية صربحة وواضحة، وأغلها محل إجماع.

وبهذا التحديد للعلاقة بين القطاعين ينجح الاقتصاد الإسلامي في أن يجنب البشرية التخبط عبر التاريخ من الرأسمالية "المتوحشة" إلى الاشتراكية "الكاسرة" إلى الرأسمالية مرة أخرى وهكذا. وهذا التخبط يكلف البشرية الكثير سواء اقتصادياً أو اجتماعياً، ثم هو لا يمكن أن يقف عند حد لأن العقل البشري قاصر ولا يستطيع أن يصل إلى الحدود الفاصلة بين الأمربن بما يحقق الحد الأدنى من الاستقرار للمجتمعات الإنسانية.

۲۸ رواه أحمد (۸۵۵۳)، والترمذي (۵۹۰).

فالشريعة الإسلامية تقدم النظام الكامل الذي يجسد القيم الأخلاقية ويحفظ التوازن بين القطاعات المختلفة للنشاط الاقتصادي.

### إعادة توزيع الثروة

تتضمن الشريعة الإسلامية نظاماً متكاملاً لأدوات إعادة توزيع الثروة في الاقتصاد. وإعادة التوزيع ضرورية لحفظ نمو الاقتصاد واستقرار الأسواق. فإن آلية السوق تعمل بطبيعتها على تركيز الثروة لدى القلة. وهذا التركيز ليس ناتجاً عن سوء قصد أو سوء تصرف، بل هو نتيجة طبيعية لآلية السوق. لكن بدلاً من معالجة هذا الأثر بالقضاء على السوق والحوافز الربحية، كما فعلت الاشتراكية، أو انتظار السوق لتصحح نفسها بنفسها كما فعلت الرأسمالية، فإن الإسلام يوجه نحو النشاط غير الربحي لمعالجة السلبيات الجانبية لعمل السوق والنشاط الربحي.

وإعادة التوزيع ليست أمراً أخلاقياً فحسب، بل هي ضرورية لاستمرار نمو الاقتصاد وبناء الثروة. فإن التركيز المستمر للثروة بأيدي القلة يؤدي إلى فقدان القوة الشرائية لدى الأكثرية ومن ثم لانخفاض الطلب اللازم لاستمرار الإنتاج. في غياب هذه الآلية فإن البديل هو تمويل النقص في الطلب من خلال المديونية، مما يؤدي إلى حلقة مفرغة من نمو المديونية. فإن هذا التمويل لن يكون مجانياً بل بمقابل، مما يؤدي إلى استمرار تركيز الثروة، ومن ثم استمرار الحاجة للتمويل، وهكذا. وإذا استمرت المديونية في الارتفاع فإنه يهدد استقرار الاقتصاد حيث يصبح عرضة للانهيار بسبب أي هزة أو تراجع في الأسواق. وهذا كان أحد الأسباب عميقة الجذور للأزمة المالية العالمية."

### أولويات التمويل الإسلامي

ما سبق يؤكد أهمية مؤسسات الزكاة والقرض المجاني في الاقتصاد الإسلامي، وأنها يجب أن تكون لها الأولوية على مؤسسات التمويل الربحي، خلافاً لما هو الحاصل الآن للأسف، حيث يتم التركيز على مؤسسات التمويل الإسلامي الربحية، مع إهمال كبير للمؤسسات غير الربحية.

٢٩ انظر: أدوات إعادة التوزيع وأثرها في تحقيق الرفاهة الاقتصادية في الاقتصاد الإسلامي، عبد الرحمن الشبانات.

۳۰ انظر: (2010); and Raghuram Rajan (2010)

ففي غياب هذه المؤسسات فإن مشكلة تركيز الثروة ستؤدي إلى دوامة المديونية التي سبقت الإشارة إليها، ولكن من خلال الصيغ الإسلامية، كالبيع الآجل والمرابحة ونحوها.

وحيث أن هذه الأدوات ربحية وليست مجانية، فإنها ستؤدي إلى زيادة الفجوة في توزيع الثروة بدلاً من تضييقها. وهذا بدوره يستلزم دورة جديدة من التمويل، التي تعمل هي أيضاً على زبادة الفجوة، وهكذا. وبذلك تزداد الفجوة اتساعاً، وبتضاعف مستوى المديونية.

ولكن المشكلة لا تقف عند هذا الحد. فنظراً لأن التمويل الإسلامي بطبيعته لا يسمح بالتوسع في المديونية بل يقيدها دائماً بالنشاط الحقيقي، كما سيأتي، وحيث إن هذه الدوامة في التمويل لا تقبل التوقف عند حد، فإنها ستؤدي إلى محاولة الالتفاف على الضوابط الشرعية للتمويل من أجل الحصول على السيولة وجدولة الديون، لتصبح النتيجة في النهاية لا تختلف عن التمويل الربوي. وهذا ما يؤدي بدوره إلى جعل الحيل والأساليب الصورية في التمويل، التي لا تختلف في جوهرها عن الربا، جزءً أساسياً من الحياة الاقتصادية.

وهكذا نجد أن غياب الدور الفاعل لمؤسسات التمويل غير الربعي يؤدي إلى سلسلة من الأخطاء في الاجتهاد وفي التطبيق. فهو يفرغ التمويل الإسلامي من مضمونه، كما يجعل الحيل الربوية تظهر كأنها ضرورة لا يمكن الفكاك منها، مع أنها في واقع الأمر لا تزيد المشكلة إلا سوءً. وأصبح هذا الواقع العليل، مع اتهام الناس بالشح والضن بالمال، سنداً للفتاوى بجواز الحيل أصالة واختياراً، لا استثناء واضطراراً. وهذه الفتاوى بدورها رسخت الانحراف عن أهداف الاقتصاد الإسلامي ومبادئه، لتنشأ دوامة أخرى تعزز دوامة المديونية وتُنظّر لها.

وحقيقة الأمر أن المسلمين يحبون الخير والبذل والعطاء، ويملكون من روح المواساة والتكافل ما لا يقل عن غيرهم من الأمم، ومن ظن فيهم خلاف ذلك فهو حري بقول النبي هذه "إذا قال الرجل هلك الناس، فهو أهلكهم". "وإنما المشكلة في غياب المؤسسات التي تحول هذه الميول النبيلة من رغبات كامنة إلى واقع قائم ونمط اجتماعي راسخ. فالمؤسسات غير الربحية هي الأساس في بناء الاقتصاد الإسلامي. وإذا اختل الأساس اختل البناء ولا بد، وأصبح التمويل الإسلامي من ثم عاجزاً عن تحقيق أهدافه.

۳۱ رواه مسلم (٤٧٥٥).

#### مغالطة التعميم

الزكاة وسائر أعمل البر تؤدي وظيفة اقتصادية ضرورية من جهة منع الكنز الذي توعد عليه القرآن. ولذلك قال الصحابة رضي الله عنهم: ما أدي زكاته فليس بكنز. ٢٦ فالكنز قد ينفع الشخص الكانز ما دام الآخرون ينفقون أموالهم سواء في مجال الاستهلاك أو الاستثمار. لكن لو اتبع كل شخص هذه الاستراتيجية لانهار الاقتصاد إذ لا يمكن أن تدور عجلة الاقتصاد إذا امتنع الكل عن الإنفاق. وهذه هي مغالطة التعميم (fallacy of composition) التي سبقت الإشارة إليها: فقد يوجد عمل يفيد الفرد لكن لو فعله الجميع تضرر الكل، كما سبق. مثل هذه الأعمال يمنعها الإسلام لأنها تضر بالجميع في النهاية وليس من العقل السماح بها للفرد. ففي هذه الحالات يوجد تعارض بين مصلحة الفرد ومصلحة المجموع، أو بين عقلانية الفرد (social rationality) وعقلانية المجموع (social rationality). وفي هذه الحالة تقدم مصلحة المجموع لسبب بسيط: أن مصلحة المجموع متضمنة لمصلحة الفرد ومستلزمة لها، أما مصلحة الفرد هذا فهي مشروطة بألا يفعل الآخرون الشئ نفسه وهذا تناقض.

وسبق أن من مقتضيات الأخوّة أن تحب لأخيك ما تحب لنفسك، وهذا ما يقضي على مغالطة التعميم لأنه لا يمكن أن يحب المرء لأخيه هذا النوع من الأعمال، بل يريد أن ينفرد بها دونهم. وسنرى لاحقاً كيف يسري هذا المبدأ في مبادئ الاقتصاد الإسلامي الأخرى.

### مصيدة السيولة

إذا كانت الزكاة وسيلة فعالة لمكافحة الكنز فهي أيضاً علاج فعال لمصيدة السيولة (liquidity trap) التي تعاني منها اليابان لمدة عقدين، وتهدد العالم الغربي اليوم بسبب الأزمة المالية. فالانهيار أو الكساد يؤدي إلى تراجع الثقة ومن ثم تخوف الجميع من الإنفاق، مما يؤدي إلى الكنز (hoarding) باعتراف المحللين. وفي وجود مديونيات ضخمة فإن الكنز سيؤدي إلى الانكماش (debt defaltion).

علاج الكنز ومصيدة السيولة يكون أكثر فعالية من خلال الزكاة أو أي سياسة اقتصادية مبنية عليها، مثل فرض ضرببة إضافية على الأرصدة المجمدة فوق نسبة الزكاة. هذه الفريضة

٣٢ انظر: الاستذكار ١٢٥/٩.

الإضافية من باب السياسة الشرعية وليست تغييراً لأحكام الزكاة، لكنها تستلهم روحها وحكمتها. ونظير ذلك نهي النبي عن ادخار لحوم الأضاحي فوق ثلاث، ثم قال بعد ذلك كلوا وتزودوا.

وهذه السياسة أكثر فعالية من سياسة التخفيض الضريبي التي تنتهجها الحكومات في حالة الركود. وذلك أنه حال الركود لا يوجد حافز للإنفاق ابتداء فما هي فائدة رفع مستوى الدخل المتاح؟ ستكون النتيجة للتخفيض الضريبي حينئذ هي كنز مقدار التخفيض، كما حصل في فبراير ٢٠٠٨م عندما قدمت الحكومة الأمريكية تخفيضاً بقيمة ١٦٨ مليار دولار وكانت النتيجة أن ١٥% منه فقط تم إنفاقه، والباقي إما تم ادخاره أو استخدم لتخفيض المديونية. أضف إلى ذلك أن التخفيض الضريبي يؤدي لتراكم المديونية على القطاع العام مما يهدد قدرة الحكومة على الاستمرار في دعم النشاط الاقتصادي، كما هو حاصل الآن. "
فالضريبة على الأموال المكتنزة أكثر فعالية في علاج مصيدة السيولة وأقل كلفة في الوقت نفسه.

### أثر الزكاة في الدورة الاقتصادية

لكن وظيفة الزكاة لا تقتصر على علاج مرحلة الركود، وهي المرحلة التي يهدد الاكتناز فها النشاط الاقتصادي. فالزكاة تجب أيضاً في أموال التجارة وفي الناتج الزراعي والحيواني. التي تزدهر في حالة الصعود. والزكاة في هذه الأموال تعمل على تخفيف حدة الصعود في الدورة الاقتصادية مما يقلل احتمالات نشوء الفقاعات المالية.

وبهذا ينجح نظام الزكاة في الحفاظ على موارد النشاط غير الربحي في مراحل الدورة الاقتصادية. فبينما تتراجع عائدات الزكاة من النقدين في مرحلة الصعود، فإن عائدات الزكاة على النشاط التجاري والإنتاج الزراعي والحيواني ترتفع بسبب ازدهار النشاط الاقتصادي.

أضف إلى ذلك أن تنوع أموال الزكاة، بين النقود والحبوب والأنعام، يجعل حصيلة الزكاة محفظة منوعة (diversified) من الأصول مما يمثل وقاية للقطاع غير الربعي من مخاطر

٣٣ رواه البخاري (١٦٣٢) ومسلم (١٩٧٢).

٣٤ انظر بحث الكاتب: "الأزمات المالية في ضوء الاقتصاد الإسلامي"، ص٧٩-٨١.

٣٥ انظر تقرير مكتب الميزانية بالولايات المتحدة (2010) CBO.

الأسواق وتقلبات الأسعار. وبهذا فإن الزكاة تمثل صمام أمان للاقتصاد في مرحلة الصعود ومرحلة الركود، وهي حماية لجميع فئات المجتمع: الأغنياء والفقراء.

#### خلاصة

الزكاة فلسفة ونظام فضلاً عن كونها فريضة وعبادة. وهي ضرورية لنمو واستقرار الاقتصاد. وبدون المؤسسات غير الربحية تصبح مسيرة التمويل الإسلامي معرضة للكثير من الاختلالات التي تجعله يجنح إلى الظواهر نفسها التي تعاني منها الاقتصادات الربوية.

# أصول النشاط الربحي

الأصول التالية تتناول النشاط الربعي. والمقصود بالنشاط الربعي المبادلات التي يراد بها الربح والزيادة. ويجمع هذه المبادلات كلمة "بيع" التي وردت في قوله تعالى فيها: ﴿وأحل الله البيع﴾. فالبيع في الآية الكريمة يشمل بيوع الأعيان والمنافع والأعمال، وبهذا تدخل جميع صور التبادل الاقتصادي النافع لطرفي المبادلة.

# الأصل الكلي للنشاط الربحي

وإنما منع الشرع المطهر المبادلات التي تنتهي إلى انتفاع أحد الطرفين على حساب الآخر، وهذا هو أكل المال بالباطل. وجميع الأصول المنظمة للنشاط الربحي ترجع في النهاية إلى هذا الأصل الكلي الذي نص عليه القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ﴾ (النساء، ٢٩).

والباطل هو ما لا حقيقة له. يقال: بطُل الشئ: ذهب ضياعاً وخسراً. أمّ فأكل المال بالباطل يعني أكله بدون مقابل ينتفع به الطرف الآخر. فكل معاوضة يراد بها الربح فلا بد أن ينتفع فها الطرفان، وهذه حقيقة البيع المبرور الذي أثنى عليه النبي هي في الحديث: "أطيب الكسب عمل الرجل بيده وكل بيع مبرور". أفالبيع المبرور هو البيع كثير النفع، ولا يكون كذلك إلا إذا انتفع به طرفا العقد. أما إذا انتفع أحدهما على حساب الآخر فهذا هو أكل المال بالباطل المحرم شرعاً، لأن أحد الطرفين يكسب وينتفع، بينما يجد الطرف الآخر نفسه خاسراً قد ضاع عليه ما دفعه في هذه المبادلة. وسنرى إن شاء الله كيف تلتقي جميع الأصول المنظمة للنشاط الربعي عند هذا الأصل الكلي.

٣٦ راجع لسان العرب، مادة "بطل".

۲۷ رواه أحمد (۱۵۲۷٦).

# الإسراف والاحتكار

هذا الأصل يتناول جانبين من جوانب الانحراف في السلوك الاقتصادي، هما الإسراف والاحتكار. فالإسراف تجاوز الحد في الإسراف ينافي مقصد الغنى لأنه إضاعة للمال، بينما الاحتكارينافي مبدأ العدل لأنه إضرار بالمجتمع.

### الإسراف

والعلماء تناولوا الجوانب المختلفة للإسراف، لكنهم يتفقون إجمالاً على أنه الإنفاق أكثر من الحاجة. أقي جانب الاستهلاك فإن الإنفاق فوق الحاجة يرجع إلى المباهاة أو ما يسمى المستوى الاجتماعي (status). للأسف فإن المباهاة نتيجتها خسارة الجميع: لأن كل واحد من المتباهين ينفق ليلحق الآخر فإذا لحقه كان الجميع خاسراً لأنه رجعوا في المستوى النسبي سواء ولكن بعد بذل أموال لا يستهان بها. ولهذا نهى النبي عن طعام المتباريين، أقوما اللذان يتباريان في الإنفاق على الولائم وإطعام الضيف ونحو ذلك، لأن هذا من المباهاة والإسراف المحرم شرعاً.

والإسراف في جانب الاستهلاك يؤدي إلى التوسع في الاستدانة غير المبررة. وقد حذر النبي صلى الله عليه وسلم في مناسبات متعددة من الدين وآثاره السلبية. فالمرء إذا ضبط نفقاته بحسب موارده المتاحة نجح في توظيف موارده بشكل أفضل. أما إذا أصبح يستهلك باطراد أكثر من موارده فستكون النتيجة غالباً هي سوء توظيف الموارد. فهناك تلازم بين الإسراف (سوء توظيف الموارد) وبين الاستدانة (الإنفاق بما يتجاوز الموارد المتاحة). وهذا صحيح في حق الفرد وفي حق المجتمع.

٣٨ انظر: الإسراف دراسة فقهية مقارنة، عبد الله الطريقي.

٣٩ رواه أبو داود (٣٢٦٢) وانظر إعلام الموقعين ٦١/٥-٦٢.

٤٠ انظر: قضايا في الاقتصاد والتمويل الإسلامي، الفصل الأول: موقف الشريعة الإسلامية من الدين.

في جانب الاستثمار فإن الإسراف ينتج عن التكاثر والمباهاة في الجري وراء الربح المادي، وهذا يؤدي إلى الفقاعات (bubbles) التي مآلها أيضاً خسارة الجميع. فالإسراف سواء في الاستثمار أو الاستهلاك مضر اقتصادياً ومدمر للثروة.

ويقابل الإسراف التقتير والشح والبخل، وهو أيضاً محرم ومذموم، والمحمود هو الاعتدال: ﴿والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً ﴾ (الفرقان، ٦٧).

والسلامة من الإسراف ومن التقتير تكون من خلال ما سماه العلماء قديماً: الاقتصاد. وهذا أحد أهم أهداف علم الاقتصاد: التوظيف الأمثل للموارد. فالإسلام يجعل دراسة وسائل وأساليب التوظيف الأمثل للموارد واجباً أخلاقياً وليس مجرد أداة لزيادة الثروة.

ومن تأمل ما كتبه علماء المسلمين في أبواب "الاقتصاد" ونحوها في المصادر الإسلامية المختلفة، سيجد ثروة فكرية تستحق الكثير من الدراسة والمراجعة. ١

### الاحتكار

إذا كان الإسراف هو الإنفاق الزائد عن الحد، فإن الاحتكار هو الإمساك الزائد عن الحد. وهو حبس السلع عن التداول بما يضر المجتمع. وقد بين الطاهر بن عاشور رحمه الله أن من مقاصد التشريع الإسلامي الرواج، وهذا ينتظم عدداً من الأحكام والضوابط الشرعية، منها تحريم الكنز التي سبقت الإشارة إليها، ومنها تحريم الاحتكار. أوهي تلتقي في حكمة تداول المال المذكورة في قوله تعالى: ﴿ كَي لا يكون دولة بين الأغنياء منكم ﴾ (الحشر، ٧).

وقد جاءت الشريعة بعدد من الضوابط الواقية من الاحتكار، مثل النهي عن تلقي الركبان وعن بيع الحاضر للبادي. وربما يكون في القول بوجوب الزكاة كل سنة على التاجر المتربص عند الجمهور ملحظ مكافحة الاحتكار. أنا

٤١ انظر مثلاً: إصلاح المال لأبي بكر بن أبي الدنيا.

٤٢ مقاصد الشريعة الإسلامية، الطاهربن عاشور، ص٤٦٤.

٤٣ الاحتكار وآثاره في الفقه الإسلامي، قحطان الدوري، ص٩٦-٩٩، ١٣٦.

٤٤ راجع فقه الزكاة، يوسف القرضاوي ٣٣٣/١-٣٣٤.

### الوظيفة الاقتصادية للبيع

الإسراف والاحتكار ظواهر تتعلق بالبيوع والمبادلات التي هي في الأصل مشروعة لكن قد يساء استخدامها على نحو يخل بمقصودها والهدف منها. فالبيع شرع لتحقيق مصالح الطرفين، كما قال صلى الله عليه وسلم: "أطيب الكسب عمل الرجل بيده وكل بيع مبرور". فالبيع المشروع هو المبرور الذي ينتفع به طرفا التبادل. فإذا انتفت هذه المنفعة لأحد الطرفين قدح ذلك في المشروعية.

فالإسراف ينفي المنفعة من جهة المشتري، فيصبح البيع محرماً. وقد تنتفي المنفعة من جهة البائع كما في بيع المضطر، وهو الشخص الذي يضطر للبيع بأقل من قيمة الشئ لظروف طارئة، وهو منهي عنه أيضاً. وهو داخل في عموم الغبن الذي يقع على المشتري.

وقد تكون منفعة البيع من الأهمية بحيث تصل حد الضرورة، فيصبح البيع واجباً، وهذا هو معنى تحريم الاحتكار. فيجب حينئذ على صاحب السلعة أن يبيعها، إلا إذا أراد أن يتبرع بها. والاحتكار يشترك مع الكنز في الإمساك والتقتير الذي يتجاوز الحد المقبول شرعاً. لكن الاحتكار يتعلق بالسلع والكنز يتعلق بالنقود. فيكون الاحتكار من جهة البائع، بينما الكنز من جهة المشتري لأنه هو الذي يبذل الثمن. فإذا أنفق صاحب المال (في غير سرف)، لم يعد مكتنزاً للمال. وكذلك إذا أخرج زكاة المال لم يعد مكتنزاً، لأن الزكاة تُعطى لمن هم أحوج للمال ومن ثم أولى بإنفاقه. فالكنز يمنع دورة النشاط الاقتصادي الطبيعية من الاكتمال من جهة المشتري، في حين يمنعها الاحتكار من جهة البائع.

وهذا مما يبين حكمة الشريعة الإسلامية في تشريع الضوابط والأحكام التي توجه البيع لتحقيق المنافع التي شرع لأجلها.

۵۵ رواه أحمد (۱۵۲۷٦).

## الريسا

لم تنفرد الشريعة الإسلامية بتحريم الربا، بل اتفقت عليه الأديان السماوية. ومعظم القوانين الوضعية تضع قيوداً متعددة على الفائدة، مثل تحديد سقف أعلى أو وضع قيود على الفائدة المركبة. "والسبب في ذلك" كما يقول القانوني المعروف عبد الرزاق السنهوري رحمه الله، "كراهية تقليدية للربا، لا في مصر فحسب، ولا في البلاد الإسلامية وحدها، بل في أكثر تشريعات العالم. فالربا مكروه في كل البلاد وفي جميع العصور"."

### مخاطر الربا

المفسدة الجوهرية للربا نص عليها القرآن الكريم: ﴿لا تأكلوا الربا أضعافاً مضاعفة ﴾ (آل عمران، ١٣٠). فالربا بطبيعته يؤدي إلى فصل المديونية عن النشاط الاقتصادي ممثلاً في التبادل والإنتاج. فالفوائد على القرض وعلى الديون المؤجلة تنمو تلقائياً مع مرور الوقت بغض النظر عن حصول عمليات حقيقية توظف التمويل في توليد الثروة ورفع الإنتاجية. ونتيجة لذلك فإن المديونية تنمو بمعدلات أسرع من معدلات نمو الثروة والدخل. فالدين الا يحتاج لكي ينمو أكثر من مرور الزمن، ولذلك يصبح نموه تلقائياً. أما الثروة فإن نموها يستلزم الكثير من الجهد والتضحية والمعرفة والإبداع.

ومع نمو المديونية تنمو الفوائد عليه أو ما يسمى خدمة الدين والأقساط التي يجب دفعها أولاً بأول. هذه الأقساط تُدفع بطبيعة الحال من الدخل ومن المدخرات الناتجة عن النشاط الحقيقي. ولكن مع النمو المتسارع للمديونية لا يعود بمقدور الدخل أن يفي بمستحقات خدمة الدين وأقساطه، ويصبح الوضع غير قابل للاستمرار.

٤٦ الوسيط شرح القانون المدني، ٨٨٢/٢.

ونمو المديونية بمعدلات أعلى من نمو الدخل والثروة يؤدي إلى ما يعرف بالهرم المقلوب (inverted debt pyramid)، حيث تتراكم مديونيات ضخمة على قاعدة ضئيلة من الثروة والدخل والأصول الحقيقية. ونظرة على واقع الاقتصاد الأمريكي توضح كيف تنمو المديونية بمعدلات أسرع (الضعف وأكثر) من نمو الاقتصاد (انظر الجدول ۱)، وكيف تتضخم ديون الاقتصاد على حساب الناتج المحلى.

جدول ١ المؤشرات المالية في الولايات المتحدة (تربليون دولار)

| النمو | ۲۰۰۷م         | ۱۹۹۸م |                                   |
|-------|---------------|-------|-----------------------------------|
| %117  | ٤٧,٨          | ۲۲,٦  | إجمالي المديونية                  |
| %100  | 17,7          | ٦,٣   | مديونية القطاع المالي             |
| %90   | ٣١,٧          | 17,7  | مديونية القطاعات غير المالية      |
| %0٦   | 18,7          | ۹,1   | الناتج المحلي (GDP) الاسمي        |
| %٣٥   | % <b>٣</b> ٤. | %Yo.  | نسبة الدين إلى الناتج المحلي      |
| %١٨.  | ٤٣.           | 100   | أرباح الشركات المالية (مليار)     |
| %1.   | ۸٧٠           | ٥٤٤   | أرباح الشركات غير المالية (مليار) |

المصدر: www.federalreserve.gov, www.bea.gov

فنسبة إجمالي المديونية إلى الناتج المحلي كانت ٢٥٠% تقريباً في ١٩٩٨م، بينما بلغت ٢٤٠% في ٢٠٠٧م. هذا الوضع غير مستقر لأن قاعدة الهرم تتضاءل باستمرار بالنسبة للقمة، لأن تضخم الدين يستلزم تضخم خدمة الدين وتكاليفه التي تدفع من الدخل الناتج من النشاط الاقتصادي. هذا فضلاً عن المخاطر العالية التي يصبح الاقتصاد معرضاً لها بحيث لا

يستطيع الصمود أمام أدنى الهزات أو التلقبات في الأسواق أو العوامل الخارجية. ولذلك فلا بد من تصحيح وضع الهرم المقلوب.

والتصحيح إما أن يكون من خلال انهيار بسبب إفلاس المدينين وعجزهم عن السداد، أو من خلال تضخم جامح. وفي الحالتين فالنتيجة هي شطب الديون الهائلة التي لم تكن تستند إلى أصول حقيقية، وهو من صور المحق التي أشار إليها القرآن: ﴿يمحق الله الربا﴾ (البقرة، ٢٧٦). وكلما تأخر تصحيح الوضع المقلوب كلما كانت تكلفة التصحيح أكبر.

بعد التصحيح قد يعود الاقتصاد إلى الوضع الطبيعي (قاعدة عريضة من الثروة تستند إليها طبقة محدودة من الديون). لكن بسبب آلية الفائدة تعود المديونية للنمو مجدداً بمعدلات أسرع من نمو الثروة، وتكون النتيجة تكرر الكوارث والتخبط الاقتصادي، كما أشار إلى ذلك القرآن: ﴿الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان﴾ (البقرة، ٢٧٥). وهذا هو ما يجعل الرأسمالية مضطربة بطبيعتها (inherently unstable) كما عبر عن ذلك الاقتصادي الأمريكي هايمان منسكي.

### قيود المديونية

ونظراً للخطر الذي تسببه المديونية على الأداء الاقتصادي عبر التاريخ، تسعى الدول إلى فرض ضوابط لكبح جماح المديونية واستفحالها. فدول الاتحاد الأوربي على سبيل المثال تفرض على أعضائها ألا يتجاوز العجز الحكومي ٣% من الناتج المحلي، وألا يتجاوز الدين الحكومي ٢٠% من الناتج المحلي. <sup>14</sup> كما توجد صور مختلفة للقيود على الفائدة في القوانين الوضعية المختلفة أشار إليها السنهوري رحمه الله.

كما أن النظرية الاقتصادية تقتضي استيفاء قيد الميزانية ( constraint كما أن النظرية الاقتصادية تقتضي استيفاء قيد الميزانية ( constraint يستوجب أن يستوجب أن يتم وفاء الدين خلال المدة التي يتم التخطيط لها. يكون التمويل في حدود الموارد المتاحة، وأن يتم وفاء الدين خلال المدة التي يتم التخطيط لها. في غياب هذا القيد يتولد ما يعرف بتمويل بونزي (Ponzi financing) حيث يتم الاقتراض اليوم

Hyman Minsky (1986) £Y

۸۶ انظر: http://europa.eu.

لسداد فوائد الديون السابقة، وهذا يؤدي إلى خروج الدين عن السيطرة ومن ثم انهيار الاقتصاد. <sup>13</sup>

لكن النظرية الاقتصادية لا تبين كيف يتم على أرض الواقع المحافظة على قيد الميزانية، وما هي الضوابط العملية التي تضمن تحققه. كما أن القيود القانونية، كالقيود على الفائدة المركبة ووضع سقف على الفائدة، ليست منهجية ولا هي كافية لمنع تضاعف المديونية. فالسقف على الفائدة (وهو ما يسمى قوانين الربا sury laws) يوضع اجتهادياً، وإلا فلا يوجد سبب منطقي للتفريق بين ٢٤% مثلاً وبين ٢٣% لاعتبارها سقفاً للفائدة. فإما أن يسمح بها مطلقاً أو تمنع مطلقاً.

وكذلك القيود على الفائدة المركبة، وهي الفائدة على الفائدة. فالتفريق بين الفائدة البسيطة والمركبة متناقض. فإذا كان من حق المقرض الحصول على الفائدة على رأس المال، وهي الفائدة البسيطة، وتصبح هذه الفائدة ملكاً له بقوة القانون، فلماذا لا يستحق الفائدة على؟ ومن حيث الواقع، فإن منع الفائدة المركبة دون البسيطة لا يمنع من تضاعف الدين. فالمقترض يمكنه حين حلول وقت السداد أن يقترض قرضاً جديداً، إما من المقرض نفسه أو من غيره، ليسدد به القرض الأول. وبذلك تكون النتيجة تضاعف الدين، بالرغم من كون الفائدة بسيطة على القرضين. ومعظم سندات القروض هي قروض بفوائد بسيطة، لكن إذا حل الاجل، أو قبله بقليل، يلجأ المصدر إلى إصدار فئة جديدة من السندات بحيث يأخذ حصيلتها ليسدد بها دون السندات الحالة. وهذا هو الحاصل في الولايات المتحدة، أكبر دولة مدينة في العالم، بلغت ديونها العامة نحو ٩ تربليون دولار. وهذه الديون لم تنشأ بفائدة مركبة بل بسيطة. فمجرد تقييد الفائدة المركبة لا يمنع تضاعف الدين والكوارث المترتبة عليه. ومع أن هذه القيود القانونية توجد لهدف نبيل ومشروع وهو كبح جماح المديونية وتحجيم أضرارها، لكنها ليست الوسيلة المثلى ولا هي فعالة لعلاج المشكلة. وهذا يفسر ما توصلت إليه بعض الدراسات الاقتصادية من نقص كفاءة قوانين الربا (usury laws) في الدول الغربية. "

انظر: (1989) Balanchard and Fishcer.

۵۰ انظر: <u>www.treasurydirect.gov</u>

٥١ انظر على سبيل المثال: (2010) Benmelech and Moskowitz

التمويل الإسلامي في المقابل نجح في علاج المشكلة من الجذور كما سنرى، ولذلك لا يعاني من هذه السلبيات.

### فلسفة التمويل الإسلامي

إذا كان الجميع متفقين على ضرورة ضبط نمو المديونية لتجنب الانهيارات والكوارث الاقتصادية، فإن التمويل الإسلامي قدم أفضل منهج لضبط المديونية والسيطرة علها من خلال دمج المديونية (الربحية) بالتبادل والإنتاج. فالتمويل الإسلامي يمنع مطلقاً إنشاء مديونية بهدف الربح إلا من خلال عملية حقيقية، من خلال تبادل أو إنتاج سلع أو منافع أو خدمات. ولهذا نجد عقود التمويل الإسلامية، كالبيع بثمن مؤجل والسلم والإجارة والمشاركات بصورها المختلفة، جميعها لا تنفك عن تبادل حقيقي يسهم في توليد الدخل والثروة.

وبهذه الطريقة يصبح الدين تلقائياً تحت السيطرة، ومن الممتنع حينئذ نشؤ الهرم المقلوب، لأن النظام يوجب التوازن والتكامل بين نمو المديونية وبين نمو الثروة، فلا تنشأ المديونية إلا مع توليد الثروة. وبهذا يتلافى الاقتصاد الإسلامي مصادر الاضطراب والتقلب التي تهدد الاقتصاد في وجود الربا ونظام التمويل بالفائدة.

### التمويل وسيلة

وبذلك ينجح الاقتصاد الإسلامي في وضع التمويل في وضعه الاقتصادي الصحيح، وهو أن يكون وسيلة لتسهيل التبادل والإنتاج في الاقتصاد، كما يقرر الاقتصاديون. وكونه وسيلة يقتضي أن يكون التمويل متناسباً ومترابطاً مع النشاط الاقتصادي. أما في ظل نظام الفائدة، فإن تكاليف خدمة الدين تصبح مقدمة على الضروريات الأخرى للإنفاق.

ومن أوضح الأمثلة على ذلك أن حكومات القارة الأفريقية تنفق على خدمة الديون أكثر مما تنفق على الرعاية الصحية لمواطنها. وفي عدد من الدول النامية تتجاوز خدمة الدين ٦٠% من قيمة الصادرات التي تمثل الدخل الأساسي للبلاد. أي أن التمويل أصبح مقدماً على

٥٢ التحوط في التمويل الإسلامي، ص١١٨.

الرفاه الاقتصادي ولم يعد وسيلة للوصول إليه. ولا ربب أن هذا قلب للأوضاع ومناقض للسنن الكونية والاجتماعية. فليس غربباً أن تتفق الأديان السماوية على تحريم الربا والتشنيع عليه.

# التمويل في النظرية الاقتصادية

من الملفت للنظر أن كبرى المدارس الاقتصادية من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار (الكلاسيكية، الماركسية، النيوكلاسيكية، الكينزية، النيوكينزية) متفقة على أن القطاع المالي تابع (subordinate) للقطاع الحقيقي، وأن النقود والتمويل مجرد وسيلة للتبادل والإنتاج. ٥٠ وبناء على ذلك فإن مصدر التقلب والاضطراب ليس في القطاع المالي بل في القطاع الحقيقي. وبعضهم قد يشير إلى أن القطاع المالي يعمل على تضخيم (propagate) الدورات الاقتصادية، لكنه ليس مصدراً لها. الاستثناء كان هو هايمان منسكي الذي سبقت الإشارة إليه.

من هذه الزاوية فإن الاقتصاد الإسلامي يمثل مدرسة مختلفة جذرياً عن المدارس الاقتصادية. فالنصوص من القرآن والسنة تبين أن أكبر خطر يهدد الاقتصاد هو الربا، وهو ظاهرة تمويلية بحتة. أي أن مصدر الاضطراب والتقلبات الأخطر يكمن في القطاع المالي وليس الحقيقي، وإن كان هذا لا ينفى وجود أسباب للدورات الاقتصادية من القطاع الحقيقي.

وفي المقابل نجد أن الشريعة الإسلامية تجعل التمويل تابعاً للتبادل. فالشرع يجيز البيع بثمن مؤجل أعلى من الحال (وفي حالة السلم أن يكون الثمن أقل من سعر التسليم الحال)، بينما لا يجيز الفائدة على القرض. وبذلك يكون التمويل الإسلامي قد ميز بين قيمة الأجل إذا كانت تابعة للتبادل كما هو في البيع الآجل أو السلم، وبين ما إذا كانت مستقلة عنه كما هو في الربا. فتجوز الزيادة مقابل الأجل تبعاً ولا تجوز استقلالاً. وهذا واضح في أن التمويل يجب أن يكون تابعاً للنشاط الحقيقي وهو البيع وليس مستقلاً عنه.

وبهذا يكون الاقتصاد الإسلامي قد جعل تبعية التمويل وصفاً نموذجياً (normative) وبهذا يكون الاقتصاد الإسلامي قد جعل تبعية التمويل عن النشاط وليس وصفاً طبيعياً (positive) للتمويل. فمن حيث الواقع قد ينفصم التمويل عن النشاط الحقيقي وقد يكون تابعاً له. والوضع النموذجي للتمويل أن يكون تابعاً (subordinate) وليس مستقلاً. فالمدارس الاقتصادية على حق من جهة أن التمويل من شأنه أن يكون تابعاً، لكها

٥٣ انظر: الأزمات المالية في ضوء الاقتصاد الإسلامي، ص١٧-١٨، (2005)

أخطأت في افتراضها أن هذا هو الواقع. ولذلك نجد جوزيف استيجليتز، الحائز على جائزة نوبل في الاقتصاد، يصرح بأن التمويل وظيفته أن يكون وسيلة للنشاط الحقيقي والتخصيص الأكفأ لرأسمال، لكنه ينتقد بشدة ما آلت إليه الصناعة المالية حيث أصبحت الوسيلة غاية حتى نتج عن ذلك الدمار الاقتصادي الذي نراه اليوم.

### الفرق بين البيع والقرض

التحليل الاقتصادي للربا لا يكتمل إلا بتحليل الوظيفة الاقتصادية للبيع والقرض. فالبيع بمعناه العام هو اللبنة الأساسية في النشاط الحقيقي ووحدة بناء الثروة، وبدونه يتعطل الاقتصاد. وهو بهذا المعنى يشمل بيع العين الحاضرة والمؤجلة (السلم) وبيع المنافع (إجارة الأعيان أو الأشخاص)، كما تدخل فيه المشاركات لوجود عنصر المعاوضة بين العمل والربح.

والمعنى المشترك في جميع هذه الصور هو مبادلة لشيئين أو مالين مختلفين. فالاختلاف بين البدلين هو العنصر الأساسي في مفهوم البيع، كما قال صلى الله عليه وسلم: "فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم"، فجعل الاختلاف هو مناط البيع. وسيأتي ما يؤكد ذلك عند مناقشة حديث الأصناف الستة.

والاقتصاديون يعرفون جيداً منافع التبادل (gains from trade) التي تسمح بانتفاع الطرفين ومن ثم تؤدي إلى رفع الإنتاجية وبناء الثروة. فاختلاف البدلين يسمح لكل عضو في المجتمع التفرغ لما يتقنه ويحسنه، على أن يحصل على احتياجاته الأخرى من خلال مبادلة فائض إنتاجه مع فائض إنتاج الآخرين. وهذا التخصص يرفع الإنتاجية كما هو معلوم من النظرية الاقتصادية ومن الواقع المشاهد. فإذا تخصص كل في مجاله كان مجموع الإنتاج في المجتمع أكبر مما لو حاول كل شخص أن ينتج كل احتياجاته بنفسه. فالسوق تسمح بالتبادل الذي يسمح بالتخصص ورفع الإنتاجية ومن ثم نمو الثروة. وهذا غير متصور لو كان التبادل الأشياء متماثلة لانتفاء التخصص ومن ثم التكامل بين أعضاء المجتمع.

٤٥ انظر: (2010) Joseph Stilgitz.

٥٥ وصف شيخ الإسلام ابن تيمية المشاركة والمزارعة والمساقاة بأنها تدخل في "الإجارة العامة": القواعد النورانية ص٢٣٧-٢٣٨، والإجارة نوع من البيع.

وقد ذكر علماء المسلمين أهمية اختلاف التنوع والتباين بين الناس وضرورته لقيام المجتمع وتكامله. فقد أشار الماوردي إلى أن حاجة الناس لبعضهم بعضاً: "لائتلافهم بالاختلاف والتباين، واتفاقهم بالمساعدة والتعاون. فإذا تساوى جميعهم لم يجد أحدهم إلى الاستعانة بغيره سبيلاً ... وأما إذا تباينوا واختلفوا، صاروا مؤتلفين بالمعونة، متواصلين بالحاجة". "وقال الراغب الأصفهاني: "فالتباين والتفرق والاختلاف في نحو هذا الموضع سبب الالتآم والاجتماع والاتفاق، كاختلاف صور الكتابة وتباينها وتفرقها التي لولاها لما حصل لها نظام. فسبحان الله ما أحسن ما صنع، وأحكم ما أسرّ، وأتقن ما دبرّ". "وأكد هذا المعنى ابن خلدون، وأن التخصص في الأعمال يجعل مجموع الإنتاج أكبر بكثير مما لو حاول كل شخص القيام به بنفسه. "ف

وهذا مما يبين أن أصل البيع هو وحدة بناء النشاط الاقتصادي الربعي، وهو عماد السوق والتبادل والإنتاج، ولهذا جعله القرآن قسيماً للرباحين قال جل شأنه: ﴿وأحل الله البيع وحرم الربا﴾ (البقرة، ٢٧٥). فالبيع هنا هو عموم التبادل مع اختلاف البدلين الذي لا يستغنى عنه اقتصاد.

### معيار التفريق بين البيع والربا

القرض مبادلة لمالين متماثلين، والتماثل بطبيعة الحال لا يمكن أن يسمح بانتفاع الطرفين لأن أي تفاوت بين البدلين سيكون لمصلحة أحدهما على حساب الآخر. ولهذا لا يتصور أن تقع مبادلة ١٠٠ ريال بـ ١١٠ ريال كلاهما نقداً. فالتبادل ممتنع إذا انتفى الأجل. فإذا انتفى الأجل امتنع التعاقد على الربا، بخلاف البيع فإنه يقع ولو انتفى منه الأجل. فلو فرض أن المشتري يملك الثمن، وكانت تكلفة الأجل أعلى من تكلفة الفرصة البديلة، فسيفضل الشراء نقداً على الشراء بأجل. ولكن هذا غير متصور في الربا، لأنه إذا انتفى الأجل انتفى العقد أصلاً.

٥٦ أدب الدنيا والدين، ص١٣٥.

٥٧ الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص٢٦٤.

٥٨ المقدمة، ص٣٩-٤٠، ٣٢٥.

٥٩ انظر: إحياء علوم الدين، كتاب الشكر، ٩٠/٤، الفتاوي ٤٧٣/٢٩.

وهذا الفرق مما ألمح إليه القرآن رداً على المشركين حين قالوا: ﴿إنما البيع مثل الربا﴾ فرد عليهم: ﴿وأحل الله البيع وحرم الربا﴾. فلفظة "البيع" في الآية الأولى يراد بها البيع الآجل لأنه يتضمن الزيادة مقابل الأجل التي لأجلها شبّه المشركون بالربا. بينما "البيع" في الآية الثانية يشمل عموم البيع، الحال والمؤجل.

فالرد عليهم إذن هو أن البيع المؤجل نوع من البيع الذي يحقق منفعة التبادل ولو لم يوجد فيه الأجل. فإذا انضم إليه الأجل كانت الزيادة في الثمن للأجل شأنها شأن أي زيادة في الثمن مقابل أي شروط أو مواصفات إضافية في عقد البيع، ولهذا قال الفقهاء: للشرط قسط من الثمن. وهذا هو معنى أن الأجل تابع للتبادل: أن التبادل يوجد ولو لم يوجد الأجل، فإذا وجد التأجيل لم يكن هناك ما يمنع من اعتباره في الثمن. بخلاف الربا فإنه لا يوجد إذا انتفى منه الأجل تنتفي منه منفعة التبادل. ومنفعة التبادل هذه هي التي تجبر وتعوض تكلفة الأجل على المدين. فإذا كانت منتفية في الربا لم يكن في تكلفة الربا (أو الفائدة) ما يعوضها، فتبقى الزبادة ظلماً محضاً على المدين.

# الزيادة بين البيع والربا

الزيادة في الربا تُعرف وتظهر من خلال تماثل البدلين. فالتماثل بينهما يجعل أي تفاوت في الكمية زيادة مستقلة لمصلحة أحد الطرفين لا يقابلها ما ينتفع به الطرف الآخر، وهذه حقيقة الربا. أما إذا اختلف البدلان كما هو الشأن في البيع، فإن التفاوت في الكمية يعوضه التفاوت في الكيفية. وفي هذه الحالة لا توجد زيادة مستقلة لأن الزيادة في جانب يقابلها زيادة في الجانب الأخر، فلا ينفرد أحد الطرفين بالزيادة. "

ولهذا فإن البيع مبادلة متعادلة إذ يبذل كل طرف ما يستغني عنه ليحصل على ما يحتاج إليه، فهي معاملة بين غَنيّيْن كما يقول الطاهر بن عاشور بحق. <sup>17</sup> وهذا لا يمكن إلا إذا كان في اختلاف البدلين ما يعوض الزيادة في جانب بزيادة مقابلة من جانب أو جوانب أخرى.

٦٠ المغنى، ٢٤٤/.

<sup>&</sup>lt;uni-dimensional)، إذا استثنينا الزمن من الأمرين. المربا أحادي الأبعاد (uni-dimensional)، إذا استثنينا الزمن من الأمرين. ٢٦ التحرير والتنوير ٨٥/٣، عن: نظرية المقاصد عند الطاهر بن عاشور، إسماعيل الحسني، ص١٨٤.</li>

### الخلية الأولى

إذا وجدت الزيادة في مبادلة نقد بنقد، من خلال القرض بفائدة، فستوجد مرة أخرى وثالثة، ويبدأ الدين في النمو والتضاعف لا لشئ إلا لمجرد مرور الزمن، وهذا هو ما يؤدي إلى الهرم المقلوب والتخبط الاقتصادى الذي سبقت الإشارة إليه.

فتضاعف الدين والنمو السرطاني للمديونية لا بد له من بداية، أو من خليّة أولى تتحول إلى سرطانية لتصبح هي نواة الورم القاتل. وهذه البداية هي لحظة ثبوت زيادة في الذمة مستقلة لا يقابلها منفعة للمدين. وهذه الزيادة حينئذ تفتح باب انحراف التمويل عن النشاط الحقيقي، لكي تكبر بعد ذلك زاوية الانحراف تدريجياً ولكن باطراد حتى يقع الانهيار. فمنفعة التبادل تؤدي وظيفتين مترابطتين: أنها تعوض وتجبر تكلفة الأجل، وهي صمام أمان يمنع من نمو المديونية وتضاعفها التلقائي.

#### مغالطة التعميم

مما يوضح الفرق بين البيع والربا أن البيع هو عماد النشاط الاقتصادي ولا يمكن أن يخلو عنه مجتمع إنساني. ولذلك لو اشترك جميع أفراد المجتمع في السوق من خلال البيع والشراء لم يتضرر الاقتصاد، بل على العكس، تصبح السوق أكثر اتساعاً وأكثر قدرة على تلبية احتياجات المجتمع. لكن لو تحول الجميع إلى الإقراض بفائدة فسينهار الاقتصاد. فلو افترضنا أن شخصاً اقترض بفائدة، وبدلاً من استخدام القرض في مشاريع استثمارية قرر أن يقوم هو بدوره بالإقراض بفائدة، ثم يقوم المقترض الثاني بإقراض المبلغ بفائدة كذلك، وهكذا دواليك، الامتنع سداد الفائدة لعدم وجود مصدر للدخل. ولو تفرغ الجميع أو حتى الأكثرية، للإقراض بفائدة لانهار الاقتصاد. وهذا المعنى أشار إليه علماء المسلمين عند الحديث عن حكمة تحريم الربا في القرآن. قالوا: الربا يفضي إلى انقطاع منافع الخلق وتعطل الصناعات والتجارات وأوجه المكاسب. "وأكد هذه النتيجة عدد من المعاصرين منهم الاقتصادي الأمريكي هيرمان دالى

٦٣ مفاتح الغيب، الرازي، ٩٤/٧، حجة الله البالغة، ٩١٥/٢، الربا وأثره على المجتمع الإنساني، عمر الأشقر، ص١٢١، الربا والمعاملات المصرفية، عمر المترك، ص١٦١-١٦٣.

(Herman Daly) حين قال: إن الناس لا يمكن أن يعيشوا على فوائد مديونيتهم لبعضهم البعض.

فالبيع يقبل التعميم ولا يترتب على ذلك مغالطة بل يؤدي لازدهار الأسواق ونمو النشاط الاقتصادي. أما الربا فلا يقبل التعميم لأنه لو اشتغل الكل بالإقراض انهار الاقتصاد. وهذا الفرق راجع إلى طبيعة البيع وطبيعة القرض. فالبيع مبادلة لمختلفين، والاختلاف هو المبرر للتبادل، فاتساع دائرة المشتغلين بالتبادل يؤدي إلى المزيد من الاختلاف والتنوع ومن ثم إلى نمو السوق وازدهارها. أما القرض فهو مبادلة لمتماثلين، فاتساع دائرة المقرضين والمقترضين تؤدي إلى انحسار التنوع وغلبة المثلية. ولكن المثلية لا تسمح بانتفاع الطرفين، ولذلك لا يمكن أن يزدهر الاقتصاد وتنمو الثروة.

وسبق أن مبدأ الأخوّة يقتضي التعاطف والتراحم بسبب جوانب التشابه والتماثل بين الإخوة، وفي الوقت نفسه يسمح بالتبادل والمعاوضة بسبب جوانب الاختلاف. والقرض أخذ الشئ ورد مثله، فالتماثل يستلزم أن يكون من باب التعاطف والتعاون، وهذا هو القرض بدون فوائد. أما الربا فإنه يناقض هذا المبدأ لأنه يحيل التماثل إلى معاوضة من خلال اشتراط الزيادة، مع أن المعاوضة تستوجب الاختلاف وليس التماثل. فالربا يناقض مبدأ الأخوة ويؤدي إلى المعالطة التعميم. ونظراً لأن الكنزيؤدي إلى المغالطة نفسها لم يكن غريباً أن يقرن القرآن بين تحريم الربا ووجوب الصدقة والإنفاق، فكلا الأمرين يهدف لعلاج السلوك غير العقلاني الذي يقدم المصلحة المفردية المناقضة لمصلحة المجموع، ومن ثم الوقوع في مغالطة التجميع.

### قيمة الزمن

من خلال التمييز بين التمويل التابع للتبادل والتمويل المستقل عن التبادل (الربا) نجحت الشريعة الإسلامية في التمييز بين قيمة الزمن وبين نمو المديونية تلقائياً. فالفائدة في حقيقتها هي معدل النمو التلقائي للمديونية، وتمثل درجة انحراف التمويل عن القطاع الحقيقي. أما

Herman Daly (1996), p. 179: "people cannot live off the interest of their mutual indebtedness" ٦٤ Frederick Soddy (1933), p. 87 وهو بدوره نقل الفكرة عن البريطاني فريدريك سودي:

هامش الأجل في البيوع الإسلامية فهو يمثل قيمة الزمن فحسب دون معدل نمو المديونية لامتناع نمو الدين تلقائياً في اقتصاد إسلامي. فالتمويل الإسلامي نجح في التمييز بين الأمرين، في حين أخفق التمويل التقليدي في ذلك، فأصبحت قيمة الزمن لا تنفك عن نمو المديونية وتضاعفها ذاتياً. وبذلك فإن التمويل الإسلامي يعطي الزمن قيمته الفعلية المستمدة من النشاط الحقيقي وليس من مجرد نمو المديونية. فالزمن إنما تنبع قيمته من النمو الاقتصادي وإلا فهو وصف ذهني ليس له وجود خارجي، كما يقول العلماء.

ثم إن الاحتجاج بقيمة الزمن ليس حكراً على المقرض وحده، بل يحق للمقترض أن يحتج به هو أيضاً. فالحسم الزمني ينطبق على المستقبل وينطبق على الماضي كذلك. فالإنسان ينظر إلى الماضي على أنه أقل قيمة من الحاضر، وهذه حقيقة يدركها العقلاء وتؤكدها الدراسات الاقتصادية. أقحقيقة الحسم الزمني هي تفضيل الحاضر على الغائب. ومن هذه الحيثية لا فرق بين الماضي والمستقبل، فكلاهما غائب. ولذلك هناك تلازم بين معدل حسم الماضي ومعدل حسم المستقبل لاشتراكهما في تفضيل الحاضر على الغائب. أولهذا كان الأشخاص الأكثر استحضاراً للماضي في المتوسط هم الأقل حسماً للمستقبل، كما أن الأشخاص الأكثر حكمة واتعاظاً بالتجارب الماضية هم الأقل عجلة، بينما الأشخاص الأقل تجربة ومن ثم تعلماً من الماضي هم في المتوسط الأكثر عجلة وتلهفاً على المستقبل. أوكل هذا يؤكد أن الحسم كما يكون للمستقبل فإنه يكون للماضي أيضاً.

وقد نص القرآن على حسم الماضي في مناسبات متعددة: ﴿قال كم لبثتم في الأرض عدد سنين. قالوا لبثنا يوماً أو بعض يوم فاسأل العادين ﴾ (المؤمنون، ١١٣-١١٣)، ﴿يتخافتون بينهم إن لبثتم إلا عشراً. نحن أعلم بما يقولون إذ يقول أمثلهم طريقة إن لبثتم إلا يوماً ﴾ (طه،

٥٦ الفتاوى ٢/،٤٩٥، الرد على المنطقيين ص٦٦. ويؤكد هذا العلوم الحديثة فإن النظرية النسبية تبرهن على عدم وجود "زمن مطلق"، وأن الزمان لا ينفك عن المكان، وأنه لا يوجد إلا بوجود الكون. انظر: Stephen Hawking (1996), ch. 2. فالزمن إذن تابع ولا يستقل بالوجود.

٦٦ نبه إلى هذا المعنى قبل نحو ٨٠ عاماً البريطاني فريديريك سودي الحائز على جائزة نوبل في الكيمياء في ١٩٢١م. انظر: Frederick Soddy (1934), pp. 177-178 .

٧٧ قدم الاقتصادي الفرنسي الحائز على جائزة نوبل في الاقتصاد موريس آليه نظرية نقدية بناء على أن الماضي يُنسى بنفس المعدل الذي يحسم به المستقبل، وأشار إلى علاقة ذلك بالنظرية النسبية، التي سبقت الإشارة إليها. انظر: (1972) Maurice Allais .

٨٨ أشار لذلك موريس آليه في سلسلة مقالات علمية. انظر: Maurice Allais (1974) .

1.٤-١٠٣)، ﴿كأنهم يوم يرونها لم يلبثوا إلا عشية أو ضحاها ﴾ (النازعات، ٤٦). ولهذا السبب يصبح سداد الدين ثقيلاً على نفس المدين إذا انقضت منفعة القرض وحان وقت السداد، حيث تتضاءل مع الزمن المنفعة التي جناها من الاقتراض. كما يصبح الوفاء بالنذر شاقاً، ولهذا نهى النبي عن النذر، ألا لأن الناذر إذا تحقق مطلوبه ضعفت إرادته في الوفاء لأنه أصبح جزءً من الماضي.

كما نص القرآن على ارتباط التذكر بالصبر، كما في قوله تعالى: ﴿وذكرهم بأيام الله إن في ذلك لآيات لكل صبار شكور ﴾ (إبراهيم، ٥). والصبر يتضمن التأني والتريث وتجنب الاستعجال الذي يقتضيه التلهف الزمني. وهذا يبين ارتباط استحضار الماضي بانخفاض حسم المستقبل، ومن ثم اشتراك الأمرين في أصل الميل النفسي.

وبناء على ما تقدم فإذا كان من حق المقرض أن يطالب بفائدة عند إنشاء القرض بحجة أن المستقبل أقل قيمة بالنسبة له من الحاضر، فإن من حق المقترض أن يحتج بالمنطق نفسه حين السداد، بحجة أن الماضي أقل قيمة من الحاضر. فإذا قال المقرض حين إنشاء القرض: إن الألف المؤجلة بعد سنة أقل قيمة من الألف الحاضرة ولذا فالألف يجب تسترد ألفاً ومائة مثلاً، فإن من حق المقترض إذا حل وقت السداد أن يقول: إن منفعة الألف المقبوضة قبل سنة أقل قيمة من الألف الحاضرة التي يجب دفعها الآن، وعليه فلن أرضى بسداد الألف بل تسعمائة، مثلاً. فلماذا يحق للمقرض أن يطالب باعتبار الزمن، ولا يحق للمقترض ذلك؟ بل إن المقترض أولى بالحسم لأن الماضي لا يمكن أن يعود فحسمه آكد من حسم المستقبل الذي سيأتي.

فاعتبار القيمة المادية للزمن في القرض يؤدي إلى تناقض مصالح الطرفين، لأن المقترض لا تطيب نفسه بسداد رأس المال بل أقل، والمقرض لا تطيب نفسه إلا بأكثر من رأس المال. فترجيح رغبة أحد الطرفين على رغبة الآخر يعني بالضرورة أنه يربح على حساب الآخر، وهذا هو الظلم. ولذلك منع القرآن الزيادة والنقص معاً، وأوجب رد القرض بقدر رأس المال بلا زيادة ولا نقص: ﴿لا تَظلمون ولا تُظلمون﴾ (البقرة، ٢٧٩). فالاعتبار المادي للزمن يؤدي إلى تنافر مصالح الطرفين ولذلك لا مفر من تحويل القرض إلى عملية غير ربحية.

۲۹ رواه مسلم (۱٦٣٩) .

لكن الشرع لم يهمل قيمة الزمن من حيث الأجر والثواب، سواء للمقرض أو للمقترض. أما المقرض فقد صح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: "إن السلف يجري مجرى شطر الصدقة". (والمقترض يؤجر أيضاً على الوفاء عند حلول الأجل لعموم قوله تعالى: (والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون (المعارج، ٣٢). فالإسلام يراعي الميول النفسية لكلا الطرفين ويعوضها بالثناء والثواب. وبذلك فإن تحويل القرض إلى عملية غير ربحية يتلافى المساوئ الاقتصادية دون أن يغفل الاعتبارات النفسية.

# الزمن بين البيع والقرض

من المهم التأكيد على أن هذا التناقض بين المقرض والمقترض حول الحسم الزمني لا يلزم تحققه في البيع الآجل بسبب اختلاف البدلين. فمن يشتري سلعة بثمن مؤجل ١١٠٠ مثلاً، لا يلزم من ذلك أن تكون قيمة السلعة عنده، حتى بعد الحسم الزمني وقت السداد، أقل من ١١٠٠ وما دامت قيمة السلعة لدى المدين أكبر من أو تساوي الثمن المؤجل، فلا يوجد تناقض بين الطرفين. فالبيع بثمن مؤجل يسمح بانتفاع الطرفين من حيث اعتبار الزمن في الثمن. لكن هذا لا يعني أن احتمال التناقض في البيع انتفى بالكلية؛ بل يظل هذا الاحتمال قائماً ولذلك يشدد الشرع في الاستدانة ومن الإسراف ويحذر من المماطلة ويوجب المبادرة بالوفاء بالدين ويثني على ذلك. وهذا مما يبين أهمية الأخذ في الاعتبار القيم الإسلامية الأخرى التي تنظم وترشد البيع والشراء والاستدانة لتترجح بذلك فرصة انتفاع الطرفين في البيع الآجل.

لكن الفرق بين البيع والقرض من حيث اعتبار الزمن أن القرض لا يسمح أصلاً بانتفاع الطرفين بسبب تماثل البدلين. أما البيع فيسمح باعتبار الزمن للطرفين دون الوقوع بالضرورة في التناقض. وهذا مرة أخرى يؤكد الفرق بين القرض والبيع وحكمة القرآن الأزلية في تحريم الربا ومشروعية البيع.

٧٠ رواه أحمد (٣٧١٦)، السلسلة الصحيحة (١٥٥٣). وأما ما ورد من أن القرض أفضل من الصدقة فهو ضعيف، انظر السلسلة الضعيفة (٣٦٣٦).

١٧ يُفهم من الحديث أن معدل التفضيل الزمني للمقرض (في الظروف الطبيعية) هو ٥%، لأن أجر القرض نصف أجر التصدق بكل المال، أي ٥٠%. وإذا كانت الحسنة بعَشر أمثالها فإن العائد هو عُشر ٥٠%، أي ٥%. وقد توصل موريس آليه إلى رقم قريب من ذلك في المصادر السابقة.

# منهج الشرع في محاصرة الربا

نظراً لأن الربا هو أخطر ما يهدد الاقتصاد من وجهة نظر التشريع الإسلامي، فإن الشريعة المطهرة رسمت منهجاً محكماً لمحاصرة الربا وتجفيف منابعه في النشاط الاقتصادي. وهذا المنهج يعكس عمق الإدراك لطبيعة الربا والتمويل وتعقد العلاقات الاقتصادية والمالية.

والمتأمل في أحكام المعاملات في الشريعة الإسلامية يجد أنها حاصرت الربا على مستويين:

١. مستوى العقد المفرد.

٢. مستوى العقود المتعددة.

### (١) الربا على مستوى العقد

إذا كان أصل الربا ينشأ من مبادلة متماثلين كما هو في القرض، فلا غرابة أن العلماء مجمعون أن كل قرض شرط فيه الزيادة فهو ربا، أياً كانت مادة القرض، سواء كانت من النقود أو غيرها. ' وهذا من أوضح الأدلة على أن الربا لا يختص بالنقود، بل هو عام في كل مادة تستخدم للتمويل أي الإقراض والاقتراض. وقد تنبه الاقتصاديون إلى الفرق الجوهري بين النقود وبين التمويل أو الائتمان، وأن المشكلة ليست في الأول بل الثاني. ' والقواعد الشرعية واضحة في أن الربا أعم من النقود. فالربا كالسرطان، لا يهم أين ينشأ في جسم الإنسان، عافانا الله جميعاً برحمته، فالنهاية واحدة تقريباً في كل الحالات، وهي دمار الجسم تحت النمو المضاعف الذي لا يخضع لأي ضوابط أو قيود.

لكن الشرع لم يتوقف عند هذا الحد. فالقرض مبادلة لمتماثلين، لكن ماذا لو كان هناك قدر من الاختلاف بين البدلين، فهل كل اختلاف بين البدلين يجعل المبادلة من البيع المشروع الذي يحقق انتفاع الطرفين؟ من البدهي أنه ليس كل اختلاف مهما كان نوعه أو درجته سيحقق الحد الأدنى من مفهوم البيع المشروع. فما هي الحدود الفاصلة للاختلاف المعتبر والاختلاف غير المعتبر؟

٧٢ نص عليه العلماء كما في المحلى لابن حزم ٤٦٧/٨-٤٦٨، والفتاوى ٤٧٣/٢٩، وتفسير آيات أشكلت ٦٦٨/٢.

<sup>.</sup>Joseph Stiglitz and Bruce Greenwald (2003) YT

جدول ٢ ضوابط تبادل الأصناف الستة

| الملح       | التمر    | الشعير   | القمح       | الفضة       | الذهب    |        |
|-------------|----------|----------|-------------|-------------|----------|--------|
| <b>✓</b>    | ✓        | ✓        | ✓           | <b>(</b> E) | = ①      | الذهب  |
| ✓           | ✓        | ✓        | ✓           | =           | <b>(</b> | الفضة  |
| 4           | <b>(</b> | <b>(</b> | = ①         | ✓           | ✓        | القمح  |
| <b>(</b>    | <b>(</b> | =        | <b>(</b> E) | ✓           | ✓        | الشعير |
| <b>(</b> 1) | = 🕘      | 4        | <b>(</b>    | ✓           | ✓        | التمر  |
| = 🕀         | 4        | <b>(</b> | <b>(</b> E) | ✓           | ✓        | الملح  |

#### مفتاح الرموز:

- عداً بيد، ومخالفة هذا الشرط توقع في ربا النساء.
- = مثلاً بمثل سواء بسواء، ومخالفة هذا الشرط توقع في ربا الفضل.
  - ✓ يخضع للضوابط العامة.

بتصرف عن: الجامع في أصول الربا، رفيق المصري، دار القلم، ١٩٩١م، ص٩٤.

فالحديث ذكر فئتين من المواد: النقود (ذهب وفضة)، والقوت أو الطعام الضروري (القمح والتمر والشعير والملح)، وحدد قيوداً معينة لتبادل هذه الأصناف مع بعضها، كما يلخصها الجدول أعلاه. ومخالفة هذه القيود توقع فيما أسماه العلماء "ربا البيوع"، لأن الربا

٧٤ رواه البخاري (١٩٩٠) ومسلم (١٥٨٧) وغيرهما.

هنا يقع بالرغم من وجود قدر من الاختلاف بين البدلين وليس كما هو الحال في القرض الذي يتماثل فيه البدلان.

ويلاحظ من الجدول أنه كلما تشابه البدلان كلما كانت قيود التبادل أشد، وهذا أوضح ما يكون في عناصر المحور أو القُطر، وهي حالات مبادلة الصنف مع نفسه، كما في مبادلة ذهب بذهب وقمح بقمح، وهكذا بقية الأصناف. ففي هذه الحالة يشترط أن تكون المعاملة يدأ بيد مثلاً بمثل سواء بسواء. أما إذا كان البدلان صنفين مختلفين من فئة واحدة فيشترط حينئذ أن يكون التبادل يداً بيد، كما في مبادلة ذهب بفضة، إذ كلاهما من فئة النقود. فإذا كانا من فئتين مختلفتين، كما في فضة بتمر، فلا يوجد شروط سوى ضوابط التبادل العامة. والحكمة من ذلك أن الاختلاف هو أساس البيع المشروع الذي يحقق منافع الطرفين، أما التماثل فهو أساس الربا المحرم، فكلما كان الاختلاف أقوى كلما كان التبادل مظنة لمنافع أكبر.

كما يحدد الحديث مقابل كل مستوى من مستويات الاختلاف بين البدلين الدرجة التي تناسبه من حرية التبادل. فالاختلاف داخل الصنف الواحد من الأصناف الستة غير معتبر في التبادل. فلا عبرة بكون أحد البدلين تمر سكري مثلاً والآخر خلاص، أو أن أحد البدلين ذهب أبيض والآخر أصفر، إذ هذا الاختلاف لا يكفي للسماح بالتفاوت في الكمية بين البدلين بل يجب أن يكون يداً بيد سواء بسواء.

فإذا انتقلنا إلى الاختلاف الحاصل بين صنفين داخل الفئة الواحدة، مثل ذهب بفضة، نجد الشرع يسمح بالتفاوت في الكمية دون التأجيل. وحكمة ذلك والله أعلم أن الاختلاف في هذه الحالة لا يمكن إهداره من جهة، لكنه لا يترجح على درجة التشابه القوية بين الصنفين من جهة أخرى. فلهذا السبب سمح الشرع بالبيع حاضراً فقط دون التأجيل لأي من البدلين. وذلك أن التبادل الحاضر للبدلين يلغي القدر المشترك بينهما. فإذا باع ذهباً بفضة فإن القدر المشترك من القوة الشرائية أو الثَمنية، ثابت في البدلين، ومع التقابض لكل منهما لا يكون أحد الطرفين تخلى عنه، فيكون كما لو لم يدخل في المبادلة ابتداء. وبذلك ينتفي التماثل بين جانبي المبادلة، فيكون داخلاً في البيع المشروع.

٧٥ أشار لذلك الغزالي رحمه الله في إحياء علوم الدين ٩٠/٤.

٧٦ راجع بحث الكاتب: "ربا الفضل وسوء توزيع الثروة".

## درجة التماثل بين البدلين



#### شکل ۲

إذا تماثل البدلان وتأجل أحدهما فالمعاملة قرض وتخضع لأحكام ربا القروض أياً كانت مادة التبادل. أما إذا كان الغالب على البدلين الاختلاف فالمعاملة بيع أياً كانت مادة البدلين. أما إذا تشابه البدلان فالمعاملة تخضع لأحكام ربا البيوع إذا كانت المادة من الأصناف الستة أو ما في حكمها، وما عداها فهو يدخل في البيع.

أما إذا تأجل أحد البدلين، فهذا يعني أن القدر المشترك بين البدلين غير ملغى لأن أحدهما مؤجل. وبالنظر إلى جوانب التماثل بين البدلين فإن المعاملة تنتمي إلى دائرة القرض. وبالنظر إلى جوانب الاختلاف فإنها تنتمي إلى دائرة البيع. أي أن مبادلة الصنفين من فئة واحدة مع التأجيل فها شَبه بالقرض وفها شبه بالبيع. ولكن نظراً لقوة الشبه بين الصنفين من الفئة الواحدة فإن الشبه بالقرض يكون هو الأقوى. ونظراً لانتفاء التساوي بين كميات البدلين فإن النتيجة هي المنع.

# علة ربا البيوع

بقي أن يقال: لماذا خص الحديث هذه الأصناف الستة دون غيرها؟ هناك العديد من التعليلات، لكن جماهير الفقهاء يرون أن ربا البيوع لا يختص بالأصناف الستة وحدها. وبتبع شروح وتعليلات الفقهاء يتبين أن الأصناف الستة تشترك في وصفين أساسيين:

۱. أنها مواد مثلية (fungible) أي تتماثل أجزاؤها إلى حد كبير جداً. وهذا هو نص الحديث: "مثلاً بمثل". فلو لم تكن مثلية لامتنع تحقق هذا الشرط. وهذا الوصف ينوب عن وصف "الكيل" و"الوزن" الذي ذكره الفقهاء. "

٢. أنها ضرورية أو في حكم الضرورية، أي يترتب على غيابها أو تعطيلها حرج كبير على المجتمع. وهذا المعنى يكاد يكون محل اتفاق بين الفقهاء. ( وعبر عن ذلك الإمام ابن قدامة رحمه الله بأن الطعام "به قوام الأبدان"، والنقود "بها قوام الأموال". ( وباللغة المعاصرة فإن هذه المواد أو السلع تعد سلعاً استراتيجية.

وهذان الوصفان يحددان ما إذا كانت مادة معينة مظنة أن تستخدم للإقراض والاقتراض في الاقتصاد. فإن الاقتراض يتطلب تحقق المثلية في البدلين لكي يتمكن المقترض من رد مثل ما اقترضه. ^ كما أن الاقتراض يكون للسلع والمواد الضرورية أو ما هو في حكمها لأنها هي التي يحتاجها المقترض، ولأنها تكون متوفرة غالباً حين حلول الأجل بما يسمح بالوفاء بها. فإذا اجتمع هذان الوصفان كانت المادة مظنة قوية لأن تستخدم في الإقراض، ومن ثم لوقوع الربا فيها. فوضع الشرع هذه الضوابط سياجاً عن الوقوع في ربا القروض والديون. وهذا ما صرح به العلماء، أن ربا البيوع حرم سداً لذريعة ربا القروض والديون. ^^

### أين الماء؟

لم يرد ذكر الماء في حديث الأصناف الستة، بالرغم من كونه أهم منها جميعاً، بل هو أهم مادة على الإطلاق للحياة على وجه الأرض. السبب هو أن الماء، لأهميته، وردت أحاديث

٧٧ "فإن حقيقة المثل إنما توجد في المكيل والموزون"، كما يقول ابن قدامة، المغني ٤٣٥/٦.

٧٨ نص على هذا المعنى الغزالي في إحياء علوم الدين ٩٠/٤، وابن رشد الحفيد في بداية المجتهد ١٣٢/٢-١٣٣، وولي الله الدهلوي في حجة الله البالغة، ١٨/٢.

۷۹ المغنی ۲/۵۰.

٨٠ الجامع في أصول الربا، ص٧٠، ١٢٠، ١٣٨.

٨١ انظر: تفسير آيات أشكلت، ٥٩٨/٢، حجة الله البالغة، ٩١٦/٢، تطوير الأعمال المصرفية، سامي حمود، ص١٢١-١٢١.

مستقلة تؤكد عموم ملكية مصادره الطبيعية، مثل قوله صلى الله عليه وسلم: "المسلمون شركاء في ثلاث: الماء والكلأ والنار"، ^^ وأحاديث توجب بذل فضل الماء والكلأ والنار"، ^^ وأحاديث توجب بدل فضل الماء والكلأ والنار"، وأحاديث توجب بدل فضل الماء والكلا

وقد فصّل العلماء أحكام أنواع الماء. فالموارد الطبيعية المتجددة كالبحار والأنهار ملكية عامة بالإجماع ولا يجوز أن تتحول إلى ملكية خاصة. أما الماء المحرز غير المتجدد، كالمياه المعبأة، فتجوز فيها الملكية الخاصة بالإجماع. أما الماء المحرز المتجدد، كالبئر في الأرض المملوكة، فالجمهور على أنه لا يجوز منع فضل الماء عن السائل. وفي جميع الأحوال لا يجوز منع الماء عن المضطر.

وهذه القيود أشد وأقوى من القيود على الأصناف الستة أو المواد الربوية. ولا خلاف أن إقراض الماء بزيادة مشروطة محرم كما هو الشأن في كل الأموال، ولا يختص بالأصناف الستة.

ومن خلال ما تقدم يتبين كيف اقتضت حكمة التشريع تمحيص درجات الاختلاف بين البدلين، البدلين بما يمنع من وقوع الربا إذا كان هذا الاختلاف لا يَرجح على التشابه بين البدلين، خاصة في الأموال مظنة الاقتراض. وبهذا فإن الشريعة منعت أي ثغرات يمكن أن ينفذ منها إلى الربا، فأقامت سياجاً محكماً حول ربا القروض والديون من خلال منع ربا البيوع، وهذا من كمال الشريعة المطهرة.

### أصول المداينات

جاءت الشريعة المطهرة بعدد من الأحكام المكملة والمبينة لضوابط التبادل التي وردت في حديث الأصناف الستة، أهمها ما يلي:

۸۲ رواه أحمد (۲۲۰۰٤) وأبو داود (۳۰۱٦).

٨٣ انظر: الملكية في الشريعة الإسلامية، عبد السلام العبادي، ٣٦١/١-٣٦٩.

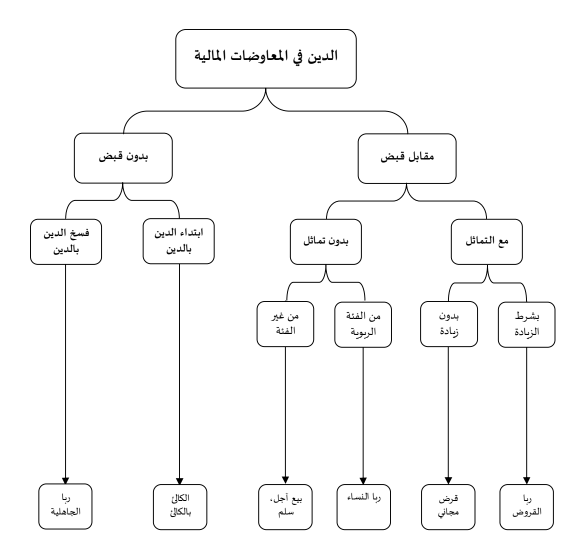
٨٤ جمهور الفقهاء يرون الماء ربوباً لأنه مكيل، وخالف المالكية. انظر: مدونة الفقه المالكي وأدلته، الصادق الغرباني، ٣٦٢-٣٦١. وانظر: الربا والمعاملات المصرفية، ص١٢٠.

- جواز القرض المجاني بالإجماع. فالقرض إذا كان من النقد فهو يتضمن مبادلة ذهب حاضر بمؤجل (أو نقد بجنسه عموماً)، وهذا مستثنى من شرط التقابض وأن يكون يداً بيد. لكنه يجب أن يكون مثلاً بمثل سواء بسواء لينتفي الربا. ويلاحظ أن اشتراط التساوي والتماثل ضروري في القرض من كل المواد وليس من النقود أو الأصناف الستة فحسب، وهذا بالإجماع كما سبق.
- جواز مبادلة ذهب بقمح، أو فضة بتمر، أو أي صنف من فئة مع صنف من فئة أخرى من الأصناف الستة. ففي هذه الحالة لا يشترط أن يكون يداً بيد، بل يكفي أن يكون أحدهما حاضراً. كما ينتفي شرط "مثلاً بمثل سواء بسواء". وهذا كما في البيع الآجل والسلم اللذين انعقد الإجماع على مشروعيتهما.
- منع مبادلة دين بدين، سواء كان البدلان من الأصناف الستة أو من غيرها. فكل مبادلة يكون فيها البدلان مؤجلان في الذمة فهو من الدين بالدين أو الكالئ بالكائئ الممنوع احماعاً.
- ومجموع هذه الأصول يبين موقف التشريع من الدين وموقع الربا منه. فحقيقية الربا أنه دين في الذمة دون منفعة تقابله، ولهذا إذا كان كلا البدلين ديناً في الذمة انتفى القبض ومن ثم الانتفاع من المبادلة. والمقصود من العقود هو القبض والتمكن من الانتفاع، <sup>٨</sup> وهذا هو مقصود التملك أصلاً. <sup>٨</sup> فإذا انتفى الانتفاع أصبح الدين ثابتاً في الذمة دون منفعة تقابله، فيكون من جنس ربا الجاهلية، حيث يقول الدائن للمدين: أتقضي أم تربي، ويسمى في الفقه الإسلامي: فسخ الدين بالدين أو قلب الدين. (انظر الشكل ٣).

٨٥ ولا يدخل في النهي عقود الاستصناع والتوريد ونحوها. انظر: قضايا في الاقتصاد والتمويل الإسلامي، ص١١٥-١٢٠.

٨٦ القواعد النورانية، ص١٦٦، الفتاوي ٢٩٣/٣٠، ٢٩٣/٣٠.

٨٧ مقاصد الشريعة الإسلامية، الطاهر بن عاشور، ص٤٦١.



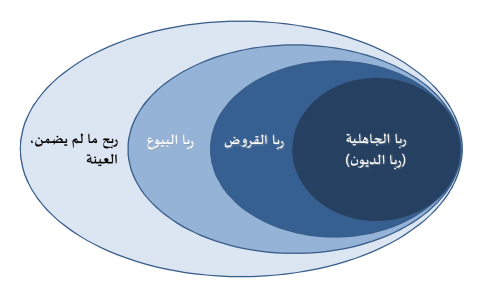
#### شکل ۳

الدين في المعاوضات إما أن يكون مقابل عوض مقبوض أو لا. فإن كان مقابل عوض مقبوض، فإن كان العوضان متماثلين فهو قرض ويخضع لأحكام ربا القروض. وإن كانا من الأموال الربوية واشتركا في العلة فهو ربا النساء. وإن لم يشتركا في العلة الربوية فهو بيع آجل أو سَلَم.

وإن كان الدين مقابل عوض غير مقبوض فإن كان العوض في ذمة الطرف الآخر فهو ابتداء الدين بالدين، وإن كان في ذمة الطرف المدين فهو ربا الجاهلية أو ما يسمى فسخ الدين بالدين.

### دوائر الربا

حقيقة الربا هي دين في الذمة دون انتفاع يقابله، كما سبق. وبناء على ذلك يمكن ترتيب الربا بحسب مخاطره ضمن دوائر، كما في الشكل ٤ أدناه:



شکل ٤

أسوأ أنواع الربا هو ربا الجاهلية أو الفائدة المركبة. يليه ربا القروض أو الفائدة البسيطة. يليه ربا البيوع. وهذه الثلاثة على مستوى العقد المفرد. لم يكتف الشرع بذلك بل حرم أيضاً الربا على مستوى العقود المتعددة، وبشمل العينة وربح ما لم يضمن.

- ربا الجاهلية، وهو أسوأ أنواع الربا وأشدها لأن الدين يتضاعف تلقائياً دون أي انتفاع للمدين. فالمدين لا يقبض شيئاً ينتفع به، بل يثبت الدين في ذمته لمجرد التأخير.
- يليه ربا القروض، لأن المقترض يقبض رأس المال وينتفع به مقابل ضمانه لمثله. لكن هذا الانتفاع مرجوح بالزيادة المشروطة دون مقابل. وسبق أن الزيادة تظهر من خلال التماثل بين البدلين، كما هو شأن القرض. فالزيادة حينئذ دين في الذمة لا يقابله منفعة للمدين، فيكون من الربا.

ويطلق على هذا النوع من الربا والذي قبله: ربا النسيئة، وهو المحرم أصالة، كما في الحديث: "إنما الربا في النسيئة".^^

• يليه ربا البيوع الذي لا يحقق الانتفاع المقصود شرعاً لقوة التشابه بين البدلين. وهذا النوع ينقسم إلى ربا الفضل وإلى ربا النَّساء، كما في الجدول ١ السابق. ٨٩

هذه الأنواع من الربا تختص بالعقود المفردة بين طرفين. لكن الربا قد يقع بشكل غير مباشر في العقود التي تستوفي شكلاً كل المتطلبات السابقة. ولذلك فإن الدائرة التالية تتناول المستوى الثانى في تحريم الربا.

### (٢) ضوابط العقود المتعددة

لم يكتف الشرع بضبط درجة التماثل والاختلاف بين البدلين في العقد الواحد بين طرفين، بل انتقل إلى دائرة أوسع وأشمل، ولا تقل عنها أهمية من الناحية الاقتصادية. هذه الدائرة هي دائرة البيوع التي تتم على سلع ومنافع عبر أكثر من عقد. فمن اشترى سلعة من شخص ثم باعها على آخر، فقد يقع في الربا لا من حيث اختلاف طبيعة البدلين في كل عقد على حدة، بل من حيث محصلة العقدين ونتيجتهما.

فالشرع حينما حرم الربا، لم يكتف بتحريمه بين المقرض والمقترض أو بين الدائن والمدين، بل انتقل إلى دئرة أوسع من ذلك: فحرم الربا من جهة الدائن، كما حرم الربا من جهة المدين، حتى لو لم يرتبط أي منهما بالآخر مباشرة. وهذا من كمال الشريعة وبعد نظرها لطبيعة العلاقات الاقتصاديات وصور المبادلات المالية المختلفة.

ويدل على ذلك أن النبي الله لعن آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه، وقال: "هم سواء"، وقال أيضاً: "الآخذ والمعطي فيه سواء". فبين عليه الصلاة والسلام أن الربا له طرفان: آخذ ومعطي، آكل وموكل. فالأول هو الدائن والثاني هو المدين. وهذا يعني أنه لا يجوز للدائن أن

۸۸ رواه مسلم (۱۵۹۳).

٨٩ انظر: تطوير الأعمال المصرفية، ص١١٠-١١٢.

۹۰ رواهما مسلم (۱۵۸٤)، (۱۵۹۸).

يسعى للربا، كما لا يجوز للمدين أن يسعى إليه. بل يجب على كل منهما تجنبه من جهته. ولهذا سد الشرع الحكيم منافذ الربا من الطرفين.

أما من جهة الدائن فمن خلال نهي النبي عن ربح ما لم يضمن والبيع قبل القبض وبيع ما ليس عندك، كما سيأتي. وأما من جهة المدين فمن خلال نهيه عليه الصلاة والسلام عن العينة. وسنتناول هذين تباعاً على وجه الإجمال.

### الربا من جهة الدائن

إذا اشترى شخص سلعة بمائة مثلاً ثم باعها بمائة وعشرين قبل أن ينتقل ضمان السلعة إليه وقبل أن يكون مسؤولاً عن هلاكها وتلفها ومن ثم مخاطرها، فإن المحصلة هي أنه قد دفع نقوداً ثم حصل أكثر منها دون أن يكون فيما بين الأمرين ضامناً للسلع أو المنافع التي اشتراها، ودون أن يتحمل مخاطرها. فالنتيجة هي نقود مقابل أكثر منها، وهذا هو معنى الربا. ولهذا نهى النبي عن ربح ما لم يضمن. والربح هو زيادة ثمن البيع عن ثمن الشراء، فإذا ربح المرء دون أن يكون ضامناً لما باع فإن المحصلة هي نقد بأكثر منه وهو ربا.

ومن أوائل من نبه على هذا المعنى حبر الأمة عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، حين سُئل عن حكمة تحريم بيع الطعام قبل قبضه، فقال: "ذاك دراهم بدراهم والطعام مُرجأ"، وفي رواية: "ألا تراهم يتبايعون بالذهب والطعام مُرجأ؟". "أو فانتفاء القبض ومن ثم الضمان يجعل حصيلة الصفقتين نقداً بنقد، فتكون ربا من جهة المُربي.

والبيع قبل القبض معلل بربح ما لم يضمن. <sup>٩٢</sup> كما أن حقيقة القبض هي التمكن من الانتفاع، كما سبق. والتمكن من الانتفاع يستلزم انتقال الضمان، فإذا انتفى القبض لزم من ذلك انتفاء الضمان.

ومن هذا الباب النهي عن بيع ما ليس عند البائع وعن بيع الكالئ بالكالئ، فهي تمنع الربا من جهة الدائن. والفقهاء المعاصرون يدركون ذلك تماماً عند بحثهم لأحكام المرابحة للآمر بالشراء، وأن المصرف يجب أن يملك السلعة وتدخل في ضمانه قبل أن يبيعها بأجل على

٩١ رواه أحمد (٦٣٣٩) والترمذي (١١٥٥) والنسائي (٤٥٥١).

۹۲ رواه البخاري (۱۹۸۸) ومسلم (۲۸۰۹).

٩٣ انظر: تهذيب سنن أبي داود، لابن القيم، ١٣٤/٥، ١٥٤.

العميل. ولو باعها قبل ذلك لكان إما بيع ما ليس عند المصرف، أو من بيع الدين بالدين إن كانت موصوفة في الذمة. فهذه الأحكام تغلق بإحكام مدخل الربا من جهة الدائن. ولا يمنع ذلك أن تكون لهذه المنهيات حكم أخرى، فإن حكمة الله تعالى أوسع من أن يحيط بها مخلوق. لكن أثر هذه المنهيات في سد باب الربا من جهة الدائن واضح، وقصد الشارع في ذلك بين لمن تأمله.

### الربا من جهة المدين

إذا كان النبي على ستوى في الذم والوعيد بين آخذ الربا ومعطيه، وبين آكله وموكله، فحكمة التشريع وكمال الشريعة المطهرة تقتضي أن يغلق الباب من جهة المدين كما أغلقه من جهة الدائن.

وهذا الباب هو العينة التي ورد الحديث الصحيح عن النبي بتحريمها وذمها والتحذير منها، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: "إذا تبايعتم بالعينة (وفي رواية: بالعَين)، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد، سلّط الله عليكم ذلاً لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم". والعينة اسم جامع لكل معاملة تنتهي بنقد حاضر في يد المدين مقابل أكثر منه في ذمته. أو فهي تشمل جميع الصور التي يستخدم فيها البيع الآجل من أجل الحصول على النقد الحاضر مقابل أكثر منه في الذمة، حيث يشتري شخص سلعة بثمن مؤجل في الذمة ثم يبيعها على البائع أو على غيره بثمن حال أقل، لتكون النتيجة الحصول على النقد بأكثر منه، وهذه هي نتيجة الربا نفسها. لكن كمال الشريعة الإسلامية لم يقصر عن التحذير من هذا الخلل، وهو الذي جاء به الحديث النبوي.

### التورق

أبسط صور العينة هو التورق، وهو أن يشتري سلعة بثمن مؤجل من شخص على أن يبيعها نقداً بأقل من غيره. وواضح أن المتورق يسعى إلى الحصول على النقد الحاضر بأكثر منه

٩٤ انظر بحث الكاتب: "منتجات التورق المصرفية".

٩٥ رواه أحمد وأبو داود. السلسلة الصحيحة (١١).

٩٦ المصباح المنير، مادة (عين)، المبدع، ٤٩/٤، رد المحتار، ٣٢٥/٥.

في الذمة، وهذه هي نتيجة الربا من جهة المدين. ومقتضى ما تقدم أن التورق أقل درجاته الكراهة، وهذا هو الواقع. فقد نص الفقهاء من الحنفية والمالكية على كراهية التورق. وعن الإمام أحمد ثلاث روايات: الجواز والكراهة والتحريم. ورجح شيخ الإسلام ابن تيمية والإمام ابن القيم التحريم. واشترط فضيلة العلامة ابن عثيمين رحمه الله قيام الضرورة وتعذر الحصول على النقد بوسيلة أخرى مشروعة لجواز التعامل بالتورق. أم

أما إذا تدخل البائع في عملية الحصول على النقد للمتورق، فقد نص الحنفية والمالكية على التحريم. أما الإمام أحمد فذهب إلى أبعد من ذلك: حيث جعل كل من يتفرغ للبيع بأجل من العينة المحرمة شرعاً، ولو لم يتدخل البائع في تحصيل النقد، ولو لم يرجع إليه المشتري. ولهذا نصت قرارات المجمع الفقهي الإسلامي برابطة العالم الإسلامي في ١٤٢٤ه و ١٤٢٨ه، ثم أخيراً قرار مجمع الفقه الإسلامي بمنظمة المؤتمر الإسلامي في ١٤٣٠ه. على أن العينة الثنائية والتورق المنظم ومقلوب التورق جميعها غير مقبولة شرعاً لأنها لا تعدو أن تكون حيلة على الريا.

## مناقضة العينة لمبادئ التمويل الإسلامي

وبيوع العينة تجعل البيع وسيلة للتمويل، لأن السلعة يتم شراؤها ثم بيعها من أجل الحصول على النقد الحاضر مقال أكثر منه في الذمة. وهذا نقيض فلسفة التمويل الإسلامي التي تجعل التمويل تابعاً للبيع وليس العكس. فحكمة الشريعة الإسلامية اقتضت دمج التمويل بالتبادل منعاً لمفاسد الربا، ولكن العينة بكل صورها تقلب هذا المنطق رأساً على عقب حيث تجعل التبادل وسيلة للتمويل، مما يؤدي إلى مفاسد الربا وعلى رأسها تضاعف الدين.

فالسلعة الواحدة تستخدم مئات بل آلاف المرات لتوليد النقد لآلاف العملاء. وهذه النتيجة لا تعود إلى خلل في تنفيذ العقود أو بيع السلعة أكثر من مرة في الوقت نفسه، بل هي حاصلة بالرغم من اتباع كل إجراءات البيع والشراء والتملك المطلوبة شرعاً في كل عقد على حدة. ولكن نظراً لأن المدين (العميل) لا يريد السلعة أصلاً، فسوف يبيعها نقداً إما على

٩٧ تبيين الحقائق، ١٦٣/٤، الشرح الكبير بحاشية الدسوقي، ٨٩/٣.

٩٨ انظر: قضايا في الاقتصاد والتمويل الإسلامي، الفصل الرابع: "التورق والتورق المنظم دراسة تأصيلية".

٩٩ المصدر السابق، الفصول الرابع والخامس والسادس.

المصرف البائع أو على طرف ثالث. ثم يبيعها الطرف الثالث على المصرف لكي يبيعها مرة أخرى بثمن مؤجل على عميل آخر، ليبيعها هذا نقداً على آخر، لتعود مرة أخرى إلى المصرف، وهكذا دواليك. فيتولد عن السلعة الواحدة أضعاف أضعاف قيمتها من الديون، وهذه هي مفسدة الربا بعينها.

والعينة تجعل السلع والخدمات وسيلة للحصول على النقد، مع أن المنطق الاقتصادي والشرعي يقتضي أن النقد وسيلة للحصول على السلع والخدمات وليس العكس.

وسبق أن الفرق بين البيع الآجل والربا، الذي جعل الأول مشروعاً والثاني محرماً، هو منفعة التبادل التي تجبر الزيادة مقابل الأجل. هذه المنفعة تنتفي في الربا ولذلك تصبح ظلماً على المدين وسبباً في نمو المديونية وتضاعفها. وفي جميع صور العينة تنتفي منفعة التبادل التي لأجلها افترق البيع عن الربا، إذ المشتري لا يربد السلعة وليس له فيها أي غرض، وإنما هي محل للحصول على النقد الحاضر بأكثر منه في الذمة. ومما يؤكد هذا المعنى أن البيع المشروع يوجد وإن انتفى الأجل، كما سبق. أما في بيوع العينة فإن انتفاء الأجل يسقط أي مبرر لها بالكلية إذ السلعة غير مقصودة أصلاً.

وإذا انتفت منفعة التبادل من العينة، انتفى الفرق بين الزيادة في الثمن مقابل الأجل وبين الفائدة الربوية. ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: "من باع بيعتين في بيعة فله أوكسهما أو الربا". " وهذا الحديث يشير للعينة حيث يتم شراء سلعة بثمن مؤجل ليتم بيعها على البائع (أو من خلال البائع كما في التورق المنظم) بثمن أقل نقداً للحصول على السيولة.

فبيّن عليه الصلاة والسلام أن الزيادة في الثمن المؤجل في هذه الحالة ربا وأن البائع بأجل ليس له سوى الثمن الحاضر وليس له حق في الزيادة لأنها ربا. وهذا صريح أنه إذا تحول البيع إلى وسيلة للتمويل، وانتفت من ثم منفعة التبادل، لم يعد هناك مبرر للزيادة مقابل الأجل، ولم يعد هناك فرق بين هذه الزيادة وبين الربا. ' ' '

وسبق بيان أن من مبادئ التمويل الإسلامي تحريم الإسراف. وهذا يشمل أن يشتري الشخص سلعة لا يحتاج إليها. فهذا محرم حتى لو كان الثمن نقداً. فكيف إذا كان الثمن ديناً

۱۰۰ رواه أبو داود (۳۰۰۲).

١٠١ انظر بحث الكاتب: "منتجات التورق المصرفية".

في ذمته، مع كراهة الشرع للاستدانة في غير حاجة؟ ولا يقتصر الإسراف على جانب الشراء بل يمتد إلى البيع. فمن صور الإسراف أن يبيع السلعة بأقل من رأس المال اختياراً وقصداً. وقد جعل العلماء من صور الإسراف أن يبيع بوكس ويشتري بفضل. فإذا دفع في السلعة أكثر من الثمن فقد أسرف في الشراء وبذر، وإذا أخذ فيها أقل من الثمن فقد أسرف وبذر في البيع، كما يقول الإمام الحليمي رحمه الله. أن وفي جميع صور العينة يشتري المستدين بثمن لكي يبيع بأقل منه، وهذا لا ربب يخالف مبدأ حفظ المال ومنع التبذير والإسراف المتفق عليه.

# الفرق بين السلوك الفردي والعمل المؤسسي

سبق أن العلماء شددوا في التورق المنظم، حيث يكون البائع وكيلاً عن المتورق، أكثر من تشديدهم في التورق الفردي الذي يخلو من هذا التوكيل. فما وجه هذا التفريق؟ فالتورق إذا كان محرماً لم يؤثر في وجوده التوكيل من عدمه، وإذا كان جائزاً فلماذا يغير التوكيل من حكمه؟

أما من أخذ بتحريم التورق، كالإمام أحمد في رواية وشيخ الإسلام وابن القيم، فقد سلم من هذا الإشكال. لكن حتى مع القول بكراهة التورق وليس تحريمه، فإن هذا الموقف له مبرر ومنطق تشريعي أصيل بناء على ما سبق من حكم الأعمال غير الربحية في الاقتصاد الإسلامي.

فالقرض الحسن وأعمال المعروف عدا الزكاة فرض كفاية، كما سبق. ووجوب القرض الحسن على الكفاية من أقوى الأدلة على تحريم الحيل الربوية إذا تحولت إلى عمل منظم ومؤسسي. وذلك أن الحيل الربوية وسيلة للاقتراض بربح من خلال الشراء والبيع. وقد أكد الفقهاء منذ القدم على الأثر السلبي لهذه الحيل في سد أبواب المعروف والقرض المجاني خصوصاً. والقرض المجاني قد لا يكون واجباً على كل شخص بعينه، لكنه واجب على المجموع وجوب كفاية، بلا خلاف بين العلماء كما سبق. ومعنى ذلك أنه لا يجوز أن يخلو المجتمع من مؤسسات القرض المجاني والتمويل غير الربحي. فإذا تحولت الحيل الربوية من عمل فردي إلى عمل مؤسسي ومنهجي، أصبحت نمطاً اجتماعياً عهدد مؤسسات القرض المجاني على مستوى المجتمع، ولهذا تكون محرمة.

١٠٢ المنهاج في شعب الإيمان، ٩٩/٣-١٠٠.

ومن هنا يتبين حكمة تفريق العلماء رحمة الله عليهم، بين أهل العينة وغيرهم. فكانوا يتسامحون في بعض صور الحيل إذا لم تكن مع أهل العينة، ويمنعونها إذا كانت مع أهل العينة. السبب هو خشية هؤلاء العلماء أن تتحول هذه الحيل من رخص استثنائية تخفف من ضائقة فردية، إلى عمل مؤسسي على مستوى المجتمع يقضي على الوجوب الكفائي للمعروف والبر، ومنه القرض الحسن.

ومن هذا الباب يمكن فهم قرارات المجامع الفقهية التي صدرت بشأن التورق. فقد نص قرار المجمع على جواز التورق الفردي وعدم جواز التورق المنظم والتورق العكسي. وكان القرار صريحاً في تعليل تحريم التورق المنظم والعكسي بأن "فهما تواطؤاً بين الممول والمستورق، صراحة أو ضمناً أو عرفاً، تحايلاً لتحصيل النقد الحاضر بأكثر منه في الذمة، وهو ربا." وهذا التواطؤ هو الذي يحول العملية من عمل فردي تلقائي إلى عمل منظم مؤسسي، وهو ما ينافي وجوب القرض الحسن على الكفاية.

ومن قواعد الشريعة المستقرة التفريق بين حكم الفرد أو الحالات الاستثنائية، وبين حكم المجموع أو الحالات المستمرة الثابتة. ويعبر الفقهاء عن هذا بالفرق بين حكم الجزء وحكم الكل، وهي قاعدة تبلغ مبلغ القطع لمن استقرأ الشريعة في مواردها ومصادرها، كما يقول الإمام الشاطبي. "" ولذلك قالوا: يغتفر في التوابع والأمور الخاصة ما لا يغتفر في الأصول والأمور العامة. فمن الأعمال ما يكون مغتفراً لفرد أو في حالات استثنائية، كاللهو والضرب بالدف في حالات خاصة كالأعياد ونحوها، لكن لا يجوز أن يتحول هذا إلى نمط اجتماعي أو عمل مستمر على مدار العام.

وهذا أصدق ما يكون في حق الحيل. فهي على أحسن أحوالها رخص ومخارج استثنائية، لكن من غير المقبول أن يصبح الاقتصاد الإسلامي في البلاد الإسلامية قائماً على هذه الحيل، كما أكد ذلك فضيلة الشيخ تقي عثماني. أن فهذا تشويه للإسلام وصدٌ عن سبيل الله، فضلاً عن منافاته لأحكام الشريعة الإسلامية الخاصة بهذه التعاملات.

۱۰۳ الموافقات، ۲۲۱/۱، وانظر: ۲۰۳-۲٤۰.

١٠٤ الفتاوى الفقهية الكبرى، ابن حجر الهيتمي، ٨٩/٢.

١٠٥ في ورقته التي قدمها للمجلس الشرعي لهيئة المحاسبة والمراجعة، بعنوان: "الصكوك وتطبيقاتها المعاصرة".

#### الفرق بين الدائن والمدين

ومن يتأمل منهج التشريع في محاصرة الربا من جهة الدائن ومن جهة المدين يلحظ فرقاً مهماً بين الجانبين. فمن جهة الدائن يتعلق الأمر بالإجراءات: القبض والضمان وعدم بيع ما ليس عنده. فالمطلوب ممن يشتري بقصد الربح أن يتملك السلعة وتدخل في ضمانه ويتحمل مخاطرها لكي يحل له أن يبيعها بعد ذلك بربح وزيادة عن ثمن الشراء. فالهدف من الشراء والبيع هو الربح، وهذا هدف مشروع بل مطلوب شرعاً. فإذا صح الهدف والغاية، وجب أن تكون الوسيلة إليه مشروعة كذلك.

ونظير ذلك المرابحة للآمر بالشراء المطبقة في المصارف الإسلامية. فالهدف من المرابحة مشروع وهو الربح. وعليه يجب النظر في الوسائل والإجراءات المتخذة لهذا الغرض. فيجب أن يتملك المصرف السلعة وتدخل في ضمانه، كما يجب ألا يكون وعده بالبيع الآجل ملزماً له قبل تملكه للسلعة لئلا يدخل في بيع ما ليس عنده أو بيع الدين بالدين. فإذا استوفت المعاملة هذه الضوابط تحقق فيها مشروعية الهدف والوسيلة معاً، فتكون منتجاً مقبولاً.

أما الربا من جهة المدين، من خلال العينة، فإن الشرع لم يجعل مدار الحكم على إجراءات القبض والضمان ونحوها. فالعينة الثنائية على سبيل المثال ممنوعة عند الجمهور حتى لو تمت جميع الإجراءات المطلوبة لكل عقد على حدة. لكن لأن النتيجة والحصيلة والهدف هو نقد حاضر بأكثر منه، حرمت المعاملة. فإذا كان الهدف نفسه ممنوعاً، لم يجد نفعاً كون الوسيلة مشروعية العالية، كما أن مشروعية الغاية لا تغني عن مشروعية الغاية، كما أن مشروعية الغاية لا تغني عن مشروعية الوسيلة.

ونظير ذلك أن الشرع حرم لحم الخنزير وعده رجساً بغض النظر عن كيفية ذبحه. فلا ينفع مع هذا التحريم التذكية أو التسمية ونحوها، لأن اللحم نفسه رجس ونجس. وفي المقابل فإن لحوم الأنعام طيبة ومشروعة، لكن ذلك لا يغني عن وجوب التذكية والتسمية وسائر الضوابط الشرعية للذبيحة. فإذا كان اللحم نفسه طيباً، لزم اتباع الإجراءات الشرعية للتذكية، لكن إذا كان اللحم نفسه رجساً، فلن تجدي إجراءات الذبح في جعله حلالاً طيباً.

١٠٦ التحوط في التمويل الإسلامي، ص١٢٤-١٢٦.

#### خلاصة

وخلاصة فلسفة التمويل الإسلامي هي ارتباط واندماج التمويل الربحي بالتبادل المولد للثروة. ولهذا نجد جميع صيغ التمويل الإسلامي (البيع الآجل، السلم، الإجارة، إلخ) تتضمن ولا بد تبادل ملكية سلع أو خدمات ومنافع، ولا تتمحض للنقد بالنقد.

وهذا يؤكد منع انفصام التمويل عن النشاط الاقتصادي، بل بقاءه تابعاً وخادماً له، عكس ما يحصل في التمويل الربوي الذي يجعل الديون نزيفاً مستمراً في جسم الاقتصاد، ويجعل الاقتصاد خادماً للديون، لتكون النتيجة هي الانهيار والكوارث كما شاهدنا في الأزمة المالية العالمية. وهذه الفلسفة هي نفسها التي تحكم الأنشطة المالية المتعلقة بالمخاطر، كما سنرى.

# الغرر

"الغرر" في اللغة العربية يعني الخطر، وهو يتضمن أيضاً معنى الخداع والإغراء. والمقصود بالخطر هو احتمال التلف أو الهلاك أو الخسارة. "' ونظراً للعلاقة الوطيدة بين الغرر والمخاطر، فلا بد من التعرف على دور المخاطر في الاقتصاد وموقف الشريعة الإسلامية منها.

# الخطرفي الاقتصاد الإسلامي

إذا عرّفنا الخطر بأنه احتمال وقوع الخسارة، ١٠٠ فمن الواضح حينئذ أن الخطر غير مرغوب في الشريعة الإسلامية، لأنه تعريض للمال للتلف والضياع، وهو ينافي مقصد الشريعة من حفظ المال وتنميته. بل قد صرح القرافي رحمه الله أن الضمان، وهو من أبرز صور حفظ المال، مقصود للعقلاء. ١٠٩

وهذا الموقف من الخطر نظير موقف الشريعة الإسلامية من المشقّة، إذ هو نوعٌ منها. "" فبالرغم من أن كثيراً من المعمال الفاضلة التي أمر بها الإسلام تتضمن قدراً من المشقة، فإن المشقة في نفسها غير مقصودة للشريعة الإسلامية. ""

وليس في النصوص الشرعية الأمر بالتعرض للمخاطر، وإنما فيها اشتراط الضمان في الربح. والضمان هنا يعني تحمل مسؤولية المال، وهي مسؤولية تابعة للمِلكية وليست مستقلة عنها. فاشتراط الضمان اشتراط لتحمل المسؤولية الناشئة عن الملكية، وهو مدلول الحديث

١٠٧ الغرر وأثره في العقود، ص٢٧، التحوط في التمويل الإسلامي، ص٦٢.

١٠٨ هناك تعريفات أخرى للخطر، مثل معدل التغير أو التذبذب، لكن التعريف المذكور هو الأدق.

١٠٩ الذخيرة، ٥/٨٧٤.

١١٠ الفروق، ١١٨/١؛ الموسوعة الفقهية، "خطر".

۱۱۱ الفتاوي، ۲۰/۱۰-۲۲۲.

النبوي: "الخراج بالضمان" الذي اتفق الفقهاء على قبوله والأخذ به. فالمسؤولية هي المقصودة لأنها تحقق التوازن بين الحقوق والواجبات وتوجه الحوافز لتحقيق القيمة المضافة في النشاط الاقتصادي، لكن ليس المقصود هو التعرض للمخاطرة. فالمخاطرة هنا تابعة للنشاط الحقيقي المنتج لأنها تابعة للملكية، وليست مستقلة بحيث تصبح هدفاً في ذاتها. أما تحمل المخاطرة استقلالاً، أي الضمان المستقل عن الملكية، فلا تجوز المعاوضة عليه لأنه غرر بإجماع الفقهاء، كما سيأتي.

## الوظيفة الاقتصادية للمخاطر

لا يمكن لأي نشاط بشري أن يسلم من المخاطر أو احتمالات الإخفاق كلياً. فالخطر جزء من طبيعة الحياة البشرية والإنسانية. ولله تعالى حكم كبيرة في ذلك، ويدرك الاقتصاديون جوانب متعددة منها. ففي غياب المخاطر لا توجد الحوافز الكافية للاجتهاد والحرص والتخطيط السليم لأي مشروع. فالطالب مثلاً الذي وعده المدرس بالنجاح بغض النظر عن نتيجة الامتحان ليس لديه أي حافز للاستذكار لأن احتمال الإخفاق غير موجود أصلاً. فالمخاطر تؤدي وظيفة أساسية في تحفيز الشخص للبذل والحرص والعناية.

وقد أنكر القرآن الكريم الغفلة عن المخاطر التي قد يتعرض لها الإنسان في قوله تعالى: 
﴿ أيحسب أن لن يَقدِر عليه أحد. يقول أهلكتُ مالاً لُبَداً ﴾ (البلد، ٥-٦). فالقرآن يستنكر التبذير والإسراف، ويبين غفلة المسرف عن احتمال تراجع الدخل وضيق الرزق، وهذا هو معنى "القَدْر" في الآية. فلو تنبه المرء لهذه المخاطر لم يقع في الإسراف. ولهذا جاء في الحديث الشريف: "اغتنم خمساً قبل خمس: حياتك قبل موتك، وصحتك قبل سقمك، وفراغك قبل شغلك، وشبابك قبل هرمك، وغناك قبل فقرك". "١١

فإدراك وجود المخاطر له أثر إيجابي في ضبط السلوك والحوافز. وفي المقابل فإن غياب المخاطر يشجع على الإهمال واللامبالاة أو ما هو أسوأ من ذلك، وهو ما سماه الاقتصاديون: المخاطر الأخلاقية، وهي التي يترتب عليها نشؤ مخاطر إضافية بسبب الإهمال.

۱۱۲ رواه الحاكم. صحيح الجامع (۱۰۷۷).

وإذا انتقلنا إلى الطرف الآخر فإن غلبة المخاطر تجعل المشروع نوعاً من المقامرة والمجازفة الضارة. فما هي الحدود الفاصلة بين المخاطر الممنوعة والمقبولة؟ لقد أرّق هذا السؤال المختصين في القانون والاقتصاد الوضعي، ولم يجدوا له جواباً شافياً حتى الآن. لكن الوصول الجواب ميسور بحمد الله في إطار قواعد الشريعة الإسلامية للمبادلات.

فالشريعة الإسلامية تحرم الربا وربح ما لم يضمن من جهة، كما تحرم الغرر والقمار من جهة أخرى. فالحد الأدنى من المخاطر، الضروري للحوافز والكفاءة، يتمثل في وجوب تحمل مخاطر ملكية السلع والخدمات من أجل تحقيق الربح ونمو الثروة من خلال صيغ البيوع والمبادلات المشروعة. أما المخاطر الضارة بالنشاط الاقتصادي، وهي الناتجة عن غلبة المخاطر وأكل المال بالباطل، فهي من الغرر والميسر المحرم شرعاً. وهذا ترسم الشريعة الإسلامية الحدود العامة للخطر المقبول والممنوع.

فتحريم الربا يمنع من حصول الربح دون تحمل مسؤولية النشاط الاقتصادي، وهذا هو المقصود بالضمان المشروط للربح. وليس المقصود بالضمان هو مطلق التعرض للخطر، فهذا يدخل في الغرر والمقامرة الممنوعة شرعاً، كما سبق. بل المقصود هو تحمل مسؤولية النشاط الحقيقي من خلال ملكية السلع والخدمات والمنافع اللازمة لتوليد الثروة. والخطر تكلفة وعبء ينبغي ضبطه وتقليصه إلى أدنى حد ممكن، وإن كان من المتعذر التخلص منه نهائياً. ولذا فإن أفضل طريقة لضبط الخطر هي من خلال ربطه بالنشاط المولد للثروة. هذه الثروة بدورها تجبر تكلفة المخاطر وتعوضها. فاشتراط ضمان الملكية لحصول الربح يجعل المخاطر لا تنفك عن النشاط الإيجابي، مما يوجه الحوافز المتصلة بالمخاطر نحو توليد الثروة، وهو ما يحقق هدفين معاً في آن: توليد الثروة وتخفيض المخاطر.

وفي المقابل فإن ضوابط الغرر والقمار تمنع أن تتحول المبادلات إلى وسيلة لتدمير الثروة بدلاً من أن تكون وسيلة لتوليدها وبنائها. فمنع القمار ومنع الغرر الفاحش والمخاطر العالية كل ذلك يرجع إلى حفظ المال وحفظ الثروة الذي يعد من الضروريات في الشريعة الإسلامية.

١١٣ انظر: التحوط في التمويل الإسلامي، ص١٤-١٥، ٢٢-٦٦.

# أنواع الغرر

وإذا كان الغرر هو الخطر، فإن الخطر، كما يقرر شيخ الإسلام ابن تيمية، نوعان:

"الخطر خطران: خطر التجارة، وهو أن يشتري السلعة يقصد أن يبيعها بربح، ويتوكل على الله في ذلك. فهذا لا بد منه للتجار،...، وإن كان قد يخسر أحياناً، فالتجارة لا تكون إلا كذلك.. والخطر الثاني: الميسر الذي يتضمن أكل مال الناس بالباطل، فهذا الذي حرمه الله ورسوله".

وبناء على ذلك فإن الغرر يمكن تقسيمه إلى مستويين:

الأول: غرر على مستوى الفرد.

الثاني: الغرر على مستوى العقد.

## (١) درجة المخاطر

المستوى الأول من الغرر يتعلق بدرجة المخاطر التي يتعرض لها الشخص. وتعريفات الفقهاء تبين أن الغرر هو: "الخطر الذي استوى فيه طرف الوجود والعدم"، وأنه: "ما تردد بين أمرين أغلبهما أخوفهما". "العموع العبارتين يدل على أن الغرر ما كان فيه احتمال الخسارة أكبر من أو يساوي احتمال الربح. فما كان كذلك فهو من الغرر الممنوع شرعاً.

وسبب قبول الشخص للتعرض للمخاطر العالية هو حجم الجائزة أو العائد الذي يغريه لذلك. ولذلك قيل في تعريف الغرر: "ما له ظاهر محبوب وباطن مكروه". "" ومن هنا يتبين وجه الإغراء والخداع في الغرر. وهذا المعنى يلحظ فيه جانب الفرد عند مرحلة اتخاذ القرار ( ex )، وهو لا يختص بعقد واحد بل هو عام في كل قرار استثماري.

۱۱۶ تفسیر آیات، ۲/۷۰۰-۷۰۱.

١١٥ الغرر وأثره في العقود، ص٣٠.

١١٦ الغرر وأثره في العقود، ص٢٧.

## كيف نقيس درجة المخاطر؟

ويمكن تقدير درجة المخاطر بشى أنواع الأساليب الإحصائية وتقديرات الاحتمالات وما تتضمنه دراسات الجدوى. فإذا كان الغالب هو الربح والكسب فإن المشروع يكون مقبولاً شرعاً إذا استوفى بقية المتطلبات الشرعية، مثل انتفاء الربا وربح ما لم يضمن ونحوها.

لكن ينبغي ملاحظة أن الأسلوب الشائع في المراجع الاقتصادية في استخدام المنفعة المتوقعة (expected utility) لتقييم القرارات المالية لا يختص بتقدير الاحتمالات بل يتعداه إلى نظرية القرار. وهذا الأسلوب يجعل التصرفات عالية المخاطر (مثل اليانصيب lottery) مقبولة إذا كانت الجائزة كبيرة بما يكفي، وهذا هو جوهر القمار. والنصوص والقواعد الفقهية واضحة أنه إذا كان الغالب هو الخسارة فالمعاملة ممنوعة بغض النظر عن حجم العائد. ولذلك ينبغي العدول عن هذه الطريقة إلى استخدام طرق أخرى (مثل طريقة الوسيط median) التي تتلافي هذا الخلل.

# (٢) الغرر على مستوى العقد

المستوى الثاني من الغرر يتعلق بتوزيع ثمرات العقد بين الطرفين، بحيث تكون نتيجة العقد هي أكل المال بالباطل، أي أن يكسب أحدهما على حساب الآخر. ولفظة "قمار" في اللغة تدل على هذا المعنى، ولذلك يقول الخاسر للرابح: "قمرتني" أي خدعتني وأخذت مالي بلا مقابل. وهذا مثل شراء البعير الشارد أو السيارة المسروقة، فإنها تباع بأقل كثير من قيمتها السوقية. فإن وجدها المشتري سليمة قال له البائع: قمرتني وأخذت السلعة بثمن قليل، وإلا قال المشتري للبائع: قمرتني وأخذت مني الثمن بلا عوض، كما سيأتي.

وهذا النوعان من الغرر متلازمان. فإذا ترددت المعاملة بين الغنم والغرم لأحدهما على حساب الآخر فلا بد أن تكون المعاملة عالية المخاطر لأحد الطرفين بالضرورة. فتحريم المستوى الأول يستلزم بالضرورة تحريم المستوى الثاني. ويلاحظ أن المستوى الأول من الغرر ينافي مقصد الغنى لأنه تضييع للمال، بينما المستوى الثاني ينافي العدل لأنه ربح لأحد الطرفين في العقد على حساب الآخر.

١١٧ التحوط في التمويل الإسلامي، ص٧٤-٧٨.

#### ضابط القمار

وذكر الفقهاء ضابط القمار وهو أن يكون كلٌ من الطرفين غانماً أو غارماً، بحيث ما يغنمه أحدهما هو ما يغرمه الآخر، وهذا هو حقيقة أكل المال بالباطل المحرم شرعاً. وليس مجرد التردد بين الغنم والغرم أو بين الربح والخسارة غرر، فالمضاربة والمشاركة تتردد بين الربح والخسارة، لكن الطرفين يغنمان معاً أو يخسران معاً، بخلاف القمار الذي يربح فيه أحدهما ويخسر الآخر. أضف إلى ذلك أن المشاركة قائمة على أساس غلبة الظن بتحقق الربح، فينتفى منها الغرر بكل أنواعه.

والطريقة التي يتبعها الفقهاء عادة في تحديد ما إذا كانت معاوضة معينة من القمار أو لا، تتفق مع ما يسمى في نظرية القرار: "الاستنتاج العكسي" (backward induction). وتتلخص هذه الطريقة بحصر النتائج المحتملة للعقد، ثم تقدير العلم بتحقق واحدة منها تلو الأخرى. فإن كان أحد الطرفين يرفض الدخول في العقد لو قُدر تحقق كل واحدة من هذه النتائج، فالمعاملة غرر محض أو قمار ولا تكون مقبولة شرعاً. مثال ذلك ما ذكره شيخ الإسلام عند مناقشة بيع البعير الشارد ونحوها. قال:

"والغرر هو المجهول العاقبة فإن بيعه من الميسر الذي هو القمار. وذلك أن العبد إذا أبق أو الفرس أو البعير إذا شرد، فإن صاحبه إذا باع فإنما يبيعه مخاطرة، فيشتريه المشتري بدون ثمنه بكثير. فإن حصل له قال البائع: قمرتني وأخذت مالي بثمن قليل. وإن لم يحصل قال المشتري: قمرتني وأخذت الثمن مني بلا عوض. فيفضي إلى مفسدة الميسر التي هي إيقاع العداوة والبغضاء مع ما فيه من أكل المال بالباطل الذي هو نوع من الظلم. ففي بيع الغرر ظلم وعداوة وبغضاء"."

فبيع البعير الشارد له احتمالان: (١) أن يجد المشتري البعير سليماً، (٢) أو لا يجده كذلك (سواء وجده ميتاً أو لم يجده أصلاً). فإن وجده سليماً قال البائع: قمرتني، وإلا قال المشتري: قمرتني. ففي كل حالة هناك طرف رابح وطرف خاسر، فتكون المعاوضة قماراً. فلو قدر

۱۱۸ الفتاوی، ۲۰/۳۵۵.

Dixit and Nalebuff (1991), pp. 31-35. 119

١٢٠ القواعد النورانية، ص١٦٩.

أن المشتري يعلم مسبقاً أنه لن يجد البعير كما يريد لم يكن ليقبل أن يشتريه. ولو قدر أن المشتري سيجده سليماً لم يقبل البيع بثمن بخس.

## ضمان السلعة المعينة

ومن الأمثلة المعاوضة على ضمان السلعة المعينة، وهو غرر ممنوع شرعاً بإجماع العلماء. وصيغتها لا تختلف من حيث الجوهر عن التأمين التجاري الذي اتفقت المجامع الفقهية على تحريمه. فيأتي شخص ويطلب من آخر أن يضمن له سلعة معينة (سيارة أو معدات) مقابل مبلغ محدد لمدة محددة. فإن تلفت السلعة خلال المدة يدفع الضامن قيمة السلعة للمضمون له. يقول الفقيه المالكي أشهب بن عبد العزيز رحمه الله:

"ألا ترى أنه لا يصلح أن يقول الرجل للرجل: اضمن لي هذه السلعة إلى أجل ولك كذا، لأنه ... غرر وقمار. ولو عَلم الضامن أن السلعة تموت أو تفوت (أي تهلك) لم يرض أن يَضمَنها بضعف ما أعطاه. ولو علم المضمون له أنها تَسلَم لم يرض أن يُضمّنها إياه بأقل مما ضمنها إياه به ...، بل لم يرض بدرهم".

فهذا النص يبين كيف يتم دراسة النتائج المحتملة للعقد (تلف السلعة أو سلامتها) ثم النظر في مدى رضى الطرفين بالدخول في العقد لو قدر علمهما بحصول النتيجة. فنجد هنا أنه لا بد أن يرفض أحد الطرفين الدخول في العقد في كل حالة من حالات النتائج المحتملة. ففي حالة السلامة يرفض المضمون له، وفي حالة التلف يرفض الضامن. وهذا يقتضي أن العقد لا ينفع الطرفين بل ينفع أحدهما على حساب الآخر فيكون من أكل المال بالباطل. وإذا كانت كل نتائج العقد على هذا النحو فهذا هو القمار كما سبق تعريفه. (انظر الإطار حول التأمين التجاري).

وسبق أن مفهوم "القمار" عند الفقهاء مبني على هذا المعنى وهو النظر في نتائج العقد، وأن أحدهما لا بد أن يعترض على الآخر ويقول: "قمرتني" كما قال شيخ الإسلام.

١٢١. المدونة ٢٨/٤. والإجماع منعقد على منع المعاوضة على الضمان، انظر: البيان والتحصيل ٢٢٧/٧، منح الجليل ٥٨٧/٢، مواهب الجليل ٧٥٥٠.

#### مغالطة التعميم

لا ينفك القمار عن مغالطة التعميم، لأن كلاً من الطرفين يدخل في العقد على أمل أن يكون هو الكاسب، في حين أن أحدهما خاسر ولا بد. وفي حالة اليانصيب نجد أن الكاسب واحد فقط ويخسر البقية. فالقمار لا يقبل انتفاع الجميع، بل ينتفع واحد ويخسر كل من عداه، وهذا هو منطق مغالطة التعميم. وسبق أن مغالطة التعميم تنافي مبدأ الأخوة وأن يحب المرء لأخيه ما يحب لنفسه. وقد نص القرآن على أن القمار يورث العداوة والبغضاء، ونص عليه العلماء كذلك، كما سبق. وبهذا نجد أن مبادئ التمويل الإسلامي وقواعده تحفظ العلاقة بين الفرد والمجموع دون إخلال بأحدهما، وهذا من كمال الشريعة المطهرة.

## الغرر اليسير والغرر الكثير

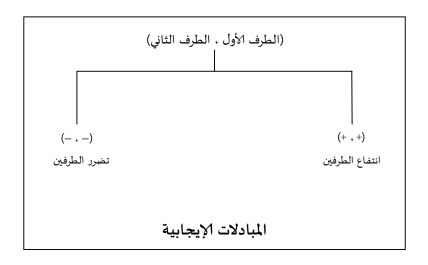
سبق أن القمار هو مبادلة نتيجها ربح أحد الطرفين وخسارة الآخر ولا بد. فلا يوجد فرصة لانتفاع الطرفين، بل لا ينتفع أحدهما إلا إذا خسر الآخر. وهذه تمثل أوضح وأشد صور الغرر وهو القمار، وتسمى في الدراسات الاقتصادية: مبادلة صفرية (zero-sum trade).

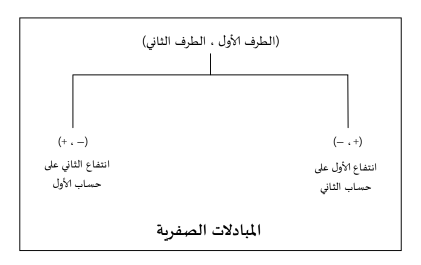
لكن هناك نوعان من المبادلات، بالإضافة للمبادلات الصفرية:

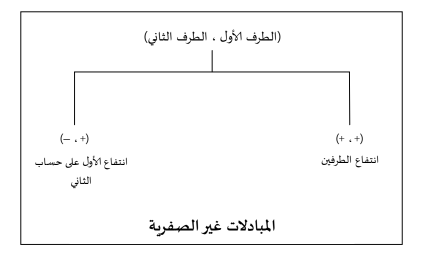
• مبادلات تسمح بانتفاع الطرفين ولا تسمح بانتفاع أحدهما على حساب الآخر، كما في عقود المشاركات التي يربح فيها الشريكان معاً ويخسران معاً، ولا يمكن لأحدهما أن ينتفع على حساب الآخر. ويمكن تسمية هذا النوع مبادلات إيجابية لأن مصالح الطرفين مرتبطة إيجاباً.

وواضح أن هذه المبادلات مشروعة ما دام الغالب على ظن الشريكين هو ربح المشروع ونجاحه.

• مبادلات تحتمل انتفاع الطرفين، وتحتمل انتفاع أحدهما على حساب الآخر. وهذه المبادلات هي التي يتناولها الفقهاء عند الحديث عن الغرر اليسير والكثير. ويمكن تسمية هذا النوع مبادلات غير صفرية تمييزاً لها عن النوعين السابقين. وسيأتي أمثلة تفصيلية لهذا النوع.







القاعدة في هذا النوع من المبادلات أن يكون الحكم بناء على الغالب ومقصود الطرفين. فإذا كان احتمال انتفاع الطرفين هو الغالب وهو مقصود الطرفين فإن المعاملة تكون مشروعة، ويكون حينئذ احتمال انتفاع أحدهما وخسارة الآخر من باب الغرر اليسير المغتفر شرعاً.

# التأمين التجاري

اتفقت المجامع الفقهية والهيئات العلمية على تحريم التأمين التجاري. <sup>۱۲۲</sup> سنبين هنا من خلال مثال عملى كيف يمكن التوصل إلى هذه النتيجة.

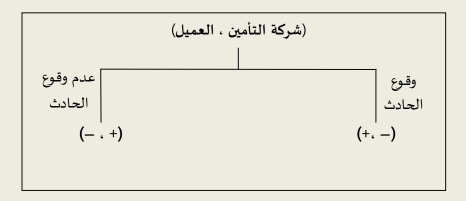
لنفترض أن شخصاً يريد التأمين على سيارته بمبلغ ١٠٠٠ ريال لمدة سنة، مقابل التأمين ضد الحوادث بمبلغ لا يزيد عن ٤٠,٠٠٠ ريال. للتبسيط سنفترض أن مآل العقد في نهاية السنة لا يخلو عن احتمالين: وقوع الحادث بتكلفة ٤٠,٠٠٠ ريال، أو عدم وقوع الحادث. هذا التبسيط لا يغير من جوهر النتيجة.

لكي نعرف ما إذا كان العقد غرراً أو لا نسأل كلاً من طرفي العقد السؤال التالي: لنفترض أنك تعلم يقيناً مقدماً أن الحادث سوف يقع هذه التكلفة، هل كنت تقبل التوقيع على هذا العقد؟ أما العميل أو المستأمن فسيقبل دون تردد لأنه يكون قد دفع ١٠٠٠ ريال وحصل على تعويض ٢٠٠٠، فالمنفعة بالنسبة له واضحة، وهي مبلغ ٣٩,٠٠٠ ريال. أما شركة التأمين فسيكون جوابها بالرفض قطعاً: إذ لو كانت تعلم مقدماً بأن الحادث سوف يقع لم تكن لتقبل الدخول في العقد لأنه خسارة محققة، إذ تقبض ١٠٠٠ وتدفع ٢٠٠٠٠ فتكون الخسارة لشركة، كما في الشكل.

ثم نسأل كلا الطرفين عن الاحتمال الآخر. لنفترض أنك تعلم يقيناً مقدماً أن الحادث لن يقع، فهل كنت تقبل التوقيع على هذا العقد؟ أما العميل فسوف يرفض بداهة لأنه لا

١٢٢ قرار هيئة كبار العلماء بالمملكة في ١٣٩٧ه، قرار المجمع الفقهي برابطة العالم الإسلامي في ١٣٩٩ه، قرار مجمع الفقه الإسلامي بمنظمة المؤتمر الإسلامي ١٤٠٦ه، وغيرها من الفتاوى الجماعية. راجع: عقود التأمين، محمد بلتاجي. وانظر قضايا في الاقتصاد والتمويل الإسلامي، الفصل الثالث: وقفات في قضية التأمين، والمصادر المذكورة هناك.

معنى أن يدفع ألف ريال إذا كان يعلم مقدماً أنه لن يقع حادث. في المقابل فإن شركة التأمين ستوافق دون تردد لأنه ربح صافي لها. وعليه نضع إشارة موجب (+) في خانة الشركة وسالب (-) في خانة العميل.



ومن خلال الشكل يتبين أنه لا يوجد احتمال لانتفاع الطرفين معاً، بحيث تظهر علامة موجب لكلا الطرفين في أي من الاحتمالات. وعليه فإن هذا العقد يصبح من صور القمار، وهو أشد أنواع الغرر.

لاحظ أن التوصل إلى هذه النتيجة لا يتأثر بحجم التعويض إلا في حالة واحدة فقط: إذا كان مقدار التعويض مطابقاً لمقدار قيمة رسم التأمين، وهو ألف ريال. في هذه الحالة تصبح نتيجة العقد لكلا الطرفين صفر، لا موجبة ولا سالبة. لكن هذه حالة افتراضية لأن التكاليف الإجرائية وقيمة الأجل لا بد أن تجعل النتيجة موجبة لأحد الطرفين وسالبة للآخر.

لاحظ أيضاً أن ما يقال عن قيمة الأمن بالنسبة للعميل إنما بالنظر إلى احتمال وقوع الحادث ومن ثم التعويض. أما إذا علم العميل أنه لن يقع حادث فلا وجود لمعنى الأمن حينئذ، ولذلك يرفض الدخول في العقد في هذه الحالة. فالأمن هنا ليس معنى مستقلاً يقبل المعاوضة، بل هو تابع لحالة التعويض بسبب الحادث. ولكن هذه الحالة هي التي لا تقبل شركة التأمين الدخول في العقد لو علمت مقدماً أنها هي التي سوف تقع. فعقد التأمين التجاري قائم على التناقض بين الطرفين.

## الغرراليسير

من أمثلة المبادلات غير الصفرية التي يدخلها الغرر اليسير المزارعة، وهو عقد بين صاحب أرض وبين مزارع يقوم بزراعة الأرض ثم يقتسمان المحصول، مثلاً ٥٠% لكل منهما. في هذا العقد يتحمل المزارع تكاليف الزراعة، مثل الري والسماد والحصاد إلخ. من حيث المبدأ يمكن أن تكون نتيجة المزارعة إما نجاح المحصول بحيث تكفي قيمة المحصول لتعويض تكاليف الزراعة للمزارع بعد خصم نصيب صاحب الأرض، أو إخفاق المحصول في الوفاء بتكاليف الزراعة.

مثلاً إذا كانت التكاليف ١٠٠ ألف ريال، فالمحصول قد تتجاوز قيمته ٢٠٠ ألف ريال وقد تكون أقل. (نفترض أنه إذا كانت قيمة المحصول ٢٠٠ ألف بالضبط فالمزارع يظل منتفعاً بافتراض تضمن التكاليف أجرة عمله).

فإذا كانت قيمة المحصول ٢٠٠ ألف أو أكثر انتفع الطرفان: المزارع ورب الأرض، لأن كلاً منهما يحصل على مائة ألف وهذه تغطي نفقات المزارع. وإذا كانت أقل انتفع رب الأرض (إذا افترضنا أن نصيبه لا يقل عن أجرة الأرض) وخسر المزارع.

وما دام الغالب هو انتفاع الطرفين، وهو المقصود من العقد، فإن احتمال تضرر المزارع يصبح من الغرر اليسير المغتفر شرعاً، فتكون المعاملة جائزة.

يلاحظ أن هناك فرقاً بين "الغالب" وبين "المقصود للطرفين". فالمراد بالغالب أن يكون احتمال حصول الانتفاع المشترك هو الأرجح، بينما المراد بأن تكون هذه النتيجة هي المقصود أن يكون من مصلحة الطرفين حصول الانتفاع المشترك وليس من مصلحة أحدهما حصول حالة الانتفاع المنفرد. بمعنى أن يكون مقدار انتفاع كل منهما حال الانتفاع المشترك لا يقل عن مقدار انتفاعه إذا انفرد هو بالانتفاع.

هذا القيد مطلوب لكي يكون مقصود صاحب الأرض في المثال السابق هو النتيجة التي تحقق مصلحة الطرفين. أما إذا كان انتفاعه حال خسارة المزارع أكبر لم يعد مقصوده هو الانتفاع المشترك، بل مقصوده هو انتفاعه على حساب المزارع. والسلامة من الغرر الكثير تستلزم توافق مصالح الطرفين، وهذا لا يكون إلا إذا كانت نتيجة الانتفاع المشترك هي الأرجح

من حيث الحصول ومن حيث المقدار، خلافاً لأسلوب المنفعة المتوقعة الذي يجعل أحدهما بديلاً عن الآخر، كما سبق.

# العربون

ومن الأمثلة على الغرر اليسير بيع العربون، وهو أن يدفع المشتري مبلغاً من المال على أنه إن أمضى البيع احتسب من الثمن، وإن ألغى البيع خسر العربون. والجمهور يرون المنع من بيع العربون على هذه الصورة لأنه غرر، في حين أجازه الحنابلة وغيرهم من متقدمي الفقهاء. وسبب الخلاف أن المشتري إذا صرف النظر عن شراء السلعة فإنه يخسر ما دفعه من العربون، فيكون البائع قد انتفع بهذا المبلغ على حساب المشتري. وهذا صحيح لكن لا ينبغي إغفال الاحتمال الآخر للعقد وهو إمضاء الشراء ومن ثم انتفاع الطرفين. فالعربون إذن يحتمل انتفاع الطرفين فيما لو تم الشراء، ويحتمل انتفاع البائع على حساب المشتري إذا لم يتم الشراء، فهو من المبادلات غير الصفرية وفق التسمية السابقة.

فإذا كانت المعاملة تحتمل انتفاع الطرفين وتحتمل انتفاع أحدهما على حساب الآخر فالعبرة حينئذ بالغالب وبمقصود الطرفين: فإن كان الغالب على الظن هو إمضاء العقد، وهذا هو مقصود الطرفين، فإن حالة انتفاع البائع على حساب المشتري تعتبر من الغرر اليسير. وإذا كان البيع لسلعة حقيقية فإن هذين الشرطين متحققان في الأغلب: فإن المشتري ليس من مصلحته خسارة العربون فلا يقبل الدخول إذا كان الغالب على ظنه هو عدم إمضاء الشراء. كما أن المفترض أن يكون ربح البائع من إمضاء العقد لا يقل عن مقدار العربون، بحيث يكون من مصلحته هو أيضاً إمضاء الشراء. ومن هنا يتبين وجه القول بجواز العربون: فهو يتفق مع النظائر الأخرى للعقود التي تجيزها الشريعة المطهرة مع تضمنها لقدر مغتفر من الغرر.

# الإجارة

ومما يؤكد أنه ليس كل عقد تضمن احتمال انتفاع أحد الطرفين على حساب الآخر فهو غرر ما ذكره شيخ الإسلام رحمه الله في معرض التفريق بين المشاركة والإجارة. قال: "المشاركات أحل من الإجارة قال لأن المستأجر يدفع ماله وقد يحصل له مقصوده وقد لا يحصل فيفوز المؤجر بالمال والمستأجر على الخطر إذ قد يكمل الزرع وقد لا يكمل بخلاف المشاركة، فإن

الشريكين في الفوز وعدمه على السواء إن رزق الله الفائدة كانت بينهما وإن منعها استويا في الحرمان"." ١٢٣

وقد ذكر شيخ الإسلام أيضاً أن المزارعة "أَحَلُّ من المؤاجرة وَأقرب إلى العدل وَالأصول فإنهما يشتركان في المغنم والمغرم، بخلاف المؤاجرة فإن صاحب الأرض تسلم له الأجرة والمستأجر قد يحصل له زرع وقد لا يحصل". أن وهذا حق فإن المزارعة يشترك فيها المزارع ورب الأرض في الناتج والمحصول، ولا يلتزم المزارع بدفع مبلغ مقطوع لرب الأرض. في أكثر عدالة من الإجارة. لكن المزارع يتحمل تكاليف الزراعة، كما سبق، ولا يشترك معه فيها رب الأرض. أما في المضاربة فإن رب المال والمضارب يشتركان في الإيرادات والتكاليف (وهو صافي الأرباح)، في لذلك أكثر عدالة من المزارعة.

فأعلى درجات العدالة، وهي التي لا تحتمل انفراد أحد الطرفين بانتفاع أو ربح، هي التي يشترك فيها الطرفان في الإيرادات والتكاليف، كما في المضاربة وشركة العنان. يليها تلك التي يشتركان فيها في الإيرادات أو الناتج، كما في المزارعة. يليها ما لا يشتركان في شئ من ذلك كما في الإجارة. ومع ذلك فإن جميع هذه العقود جائزة شرعاً.

فمجرد احتمال انتفاع أحد الطرفين على حساب الآخر لا يعني أن المعاملة من الغرر المحرم شرعاً، ما دام الغالب المقصود للطرفين هو انتفاعهما معاً. وإذا اتضحت هذه القاعدة انحلت كثير من الإشكالات التي قد ترد على الباحثين وطلاب العلم حول مستويات الغرر ودرجاته ومدى جواز العقود المتضمنة لشئ من ذلك.

## الغرر الفاحش

أما إذا كان احتمال انفراد أحدهما بالانتفاع هو الغالب فإن هذا من الغرر الفاحش أو الكثير الذي يوجب تحريم المعاملة. ومثال ذلك هو بيع الثمر قبل بدو الصلاح على عهد النبي . فقد كان المزارعون يبيعون الثمر أو التمر وهو لا يزال أخضر، فإذا حان وقت الجذاذ قد يجد المشتري أن التمر قد تلف معظمه بسبب الآفات الزراعية. فلما كثرت هذه الحالات نهى

١٢٣ إعلام الموقعين، ٢٠/٤.

۱۲٤ الفتاوي، ۸٥/۲۸. وانظر: ٦١/٢٥.

النبي عن بيع الثمر حتى يبدو صلاحُها. وبدو الصلاح هو أن يبدأ تلون التمر بحيث يتجاوز مرحلة الخطر، لكن لا يلزم أن يكتمل نضجه. وهذا يعني أنه قبل بدو الصلاح كان احتمال انتفاع أحدهما (البائع) وتضرر الآخر (المشتري) كبيراً، لكن بعد بدو الصلاح انخفض الاحتمال إلى درجة مقبولة. وهذا مثال واضح على حكمة التشريع في السماح بالمبادلات التي يغلب فيها انتفاع الطرفين، وإن كان احتمال انفراد أحدهما بالانتفاع لا يزال قائماً لكن بدرجة ضئيلة، ولا يتصور أن يخلو الثمر من نسبة من الثمر الذي لم يكتمل نضجه. لكن هذه النسبة ضئيلة بما يكفي للحكم بجواز المعاملة. ولو شرط الشرع اكتمال النضج قبل البيع لفات على الطرفين مصالح البيع المبكر (السيولة للبائع والتخفيض للمشتري، وغيرها من المصالح). وهذه المصالح تجبر النسبة الضئيلة التي قد لا يكتمل نضجها عند الجذاذ. ومع ذلك فلو فرض أنه في إحدى الحالات النادرة تلف معظم الثمرة فإن النبي أمر بوضع الجوائح، وهذا من باب ما يسعى "الظروف القاهرة" التي يتدخل فيها القانون العام لتعديل نتائج العقد لتخفيف الضرر الواقع على أحد الطرفين، وهذا من كمال الشريعة المطهرة وسمو تعاليمها.

## المخابرة

من الأمثلة على الغرر الفاحش المخابرة التي ورد النص بالنهي عنها، وهي أن يقوم رب الأرض بتأجيرها للمزارع على أن لرب الأرض محصول قطعة معينة منها، وللمزارع قطعة أخرى. وعادة يختار رب الأرض القطعة الأوفر حظاً وأغزر إنتاجاً، بينما يكون نصيب المزارع أقل حظاً وأعلى مخاطرة. قال رافع بن خديج رضي الله عنه: "كنا نكري الأرض على أن لنا هذه ولهم هذه، فربما أخرجت هذه ولم تخرج هذه، فنهانا (أي النبي على عن ذلك"."

وجاء في الحديث عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: "أن أصحاب المزارع في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يكرون مزارعهم بما يكون على السواقي من الزرع وما

١٢٥ رواه مسلم (٢٨٢٩).

۱۲٦ رواه مسلم (۲۸۸۹).

سَعِد بالماء مما حول البئر. فجاؤا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فاختصموا في بعض ذلك، فنهاهم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يكروا ذلك وقال: اكروا بالذهب والفضة ". ٢٧٠

قال شيخ الإسلام: "فإذا انفرد أحدهما بالمعيّن لم يبق للآخر فيه نصيب ودخله الخطر ومعنى القمار، كما ذكره رافع في قوله: "فريما أخرجت هذه ولم تخرج هذه"، فيفوز أحدهما ويخيب الآخر وهذا معنى القمار". لاحظ أن هذه المعاملة لا توصف بأنها قمار، بل فيها معنى القمار. والفرق أن القمار لا يسمح بانتفاع الطرفين بحال، أما الغرر الفاحش فهو يتضمن معنى القمار وهو انتفاع أحدهما على حساب الآخر، ويحتمل أيضاً انتفاع الطرفين، ولكن الأول هو الأرجح. فالمخابرة المنبي عنها تجعل احتمال انتفاع رب الأرض وتضرر المزارع كبيراً إلى درجة تدخلها في حيز الغرر الفاحش. ولذلك قال الليث بن سعد رحمه الله: "كان الذي نُهي عن ذلك ما لو نظر فيه ذوو الفهم بالحلال والحرام لم يجيزوه لما فيه من المخاطرة". "

# أثر معيار التمييزبين الغرر اليسير والكثير

من خلال المعيار السابق للغرر الكثير واليسير يمكن دراسة عقود الغرر المختلفة التي تناولها الفقهاء، مثل الجعالة والعربون وغيرها. كما يمكن فهم لماذا اختلف الفقهاء في حلها. فمن أجاز ينظر إلى حالة الانتفاع المشترك، ويجعل حالة الانتفاع المنفرد من الغرر اليسير المغتفر. ومن يمنع ينظر إلى حالة الانتفاع المنفرد ويجعلها هي مناط الحكم. أي أن هذا المعيار يسمح بتقويم المعاملة وفي الوقت نفسه يفسر اختلافات الفقهاء.

كما أن من آثار هذا المعيار التمييز بين المعاملات التي أجازها الشرع ولو تضمنت قدراً من الغرر اليسير، وبين المعاملات التي لا تحتمل انتفاع الطرفين أصلاً فتكون من القمار. وهذا الخلط وقع لدى البعض في عدد من المسائل من أبرزها قياس بعض أنواع المشتقات، خاصة اختيار الشراء، على العربون، كما سيأتي.

۱۲۷ رواه أحمد (۱٤٦٠).

١٢٨ راجع القواعد النورانية ص٢٤٠-٢٤٢.

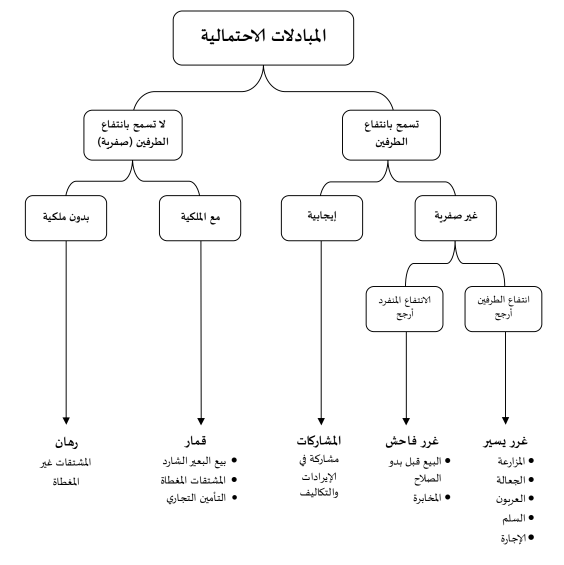
### المشتقات المالية

حقيقة المشتقات أنها عقد على نقل مخاطر أصلٍ ما (سهم أو غيره من أنواع الأصول) من طرف لآخر مقابل رسوم أو ثمن محدد. وهي من حيث الجوهر لا تختلف عن التأمين التجاري. ولذلك سميت "مشتقات" لأنها مبادلة لمخاطر أصل وليس لذلك الأصل، كما في اختيار البيع مثلاً (put option) حيث يحق لمالك الاختيار بيع أصل (سهم مثلاً أو سند أو أي ورقة مالية) على الطرف المقابل بسعر محدد خلال مدة محددة. فإن هبط سعر السهم إلى أقل من الثمن المتفق عليه، نفذ مالك الاختيار الحق وباع السهم على الطرف المقابل بالثمن المحدد. وإن ارتفع سعر السهم باعه في السوق بالسعر الأعلى.

ويقابل هذا العقد اختيار الشراء (call option)، حيث يحق لمالك الاختيار شراء أصل أو سهم بثمن محدد مسبقاً من الطرف المُصدر للاختيار. فإن ارتفع سعر السوق مقارنة بالسعر المتفق عليه، نفذ مشتري الاختيار الشراء بالسعر المحدد ثم باع السهم في السوق بالسعر الأعلى.

وفي جميع الأحوال فإن الهدف من هذه العقود هو تبادل المخاطر وليس الأصل، ولذلك فإن تسوية العقد تتم غالباً من خلال فروق الأسعار وليس نقل ملكية الأصل. فإذا انخفض سعر السهم في اختيار البيع مثلاً فإن الطرف المقابل يدفع الفرق في السعر بين سعر السوق والسعر المتفق عليه في العقد.

وهذه المبادلات قد تتم مع ملكية الطرف المعني للأصل محل التعاقد، ويُعتبر العقد حينئذ مغطى (covered). والغالب الأعم أن المشتقات تكون غير مغطاة (naked) أي أن الطرف المعني لا يملك الأصل محل العقد، فتكون المعاملة رهاناً محضاً (side bet) بين الطرفين. لكن القدر المشترك بين الحالتين هو المعاوضة على تحمل الخطر. وهذه المعاوضة نتيجتها كسب أحد الطرفين وخسارة الآخر ولا بد، وهي باعتراف المختصين مبادلات صفرية، وهذا هو جوهر القمار.



### شکل ٥

المبادلة إما أن تسمح بانتفاع الطرفين أو لا. فإن كانت لا تسمح بانتفاع الطرفين فهي مبادلة صفرية. فإن تضمنت ملكية الأصل محل التعاقد فهي قمار وإلا فهي رهان.

وإن كانت المبادلة تسمح بانتفاع الطرفين، فإن كانت مصالح الطرفين متفقة في كل الأحوال، بحيث يربحان معاً أو يخسران معاً، فهى مبادلة إيجابية كالمشاركة في الإيرادات والتكاليف.

أما إن كانت المبادلة تسمح بانتفاع الطرفين لكنها تسمح أيضاً بانتفاع أحدهما على حساب الآخر، فهي مبادلة غير صفرية. فإن كان احتمال انتفاع الطرفين هو الأرجح من حيث المقدار ومن حيث الحصول، فهي مبادلة مشروعة، وما تتضمنه من احتمال انتفاع أحدهما على حساب الآخريعد من الغرر اليسير المغتفر شرعاً.

وأما إن كان احتمال انتفاع أحدهما وتضرر الآخر هو الأغلب، من حيث المقدار أو من حيث الحصول، فهي من الغرر الفاحش الممنوع شرعاً.

لاحظ أن "الغرر الفاحش" قد يطلق في بعض المصادر وبراد به القمار أو المبادلة الصفرية. لاحظ أيضاً أن بعض المصادر قد لا تفرق بين القمار والرهان. ولا مشاحة في الاصطلاح إذا اتضح المعنى المقصود.

# الفرق بين العربون والاختيارات المالية

لأول وهلة يبدو اختيار الشراء مشابهاً للعربون، خاصة إذا كان الطرف المقابل يملك هذا الأصل حين إنشاء العقد (أي أنه اختيار مغطى covered). ففي كلا الصيغتين يدفع المشتري مبلغاً من المال على أن له الحق في شراء سلعة أو أصل معين بثمن محدد خلال مدة معينة. فإن أتم الشراء ملك الأصل وإلا خسر المبلغ الذي دفعه مقدماً.

ولكن بشئ من التأمل يتبين الفرق بينهما: فاختيار الشراء ليس الهدف منه هو شراء أصل من أجل تملكه والانتفاع به أو بِغَلّته، بل من أجل بيعه بربح أثناء مدة العقد. فهو وسيلة للتربص وترقب الارتفاع في سعر السهم. وفي هذه الحالة فإن مصالح الطرفين، البائع والمشتري، لا يمكن أن تكون محل وفاق. فلو فرض أن السعر المتفق عليه هو ١٠٠ ربال، وثمن الاختيار هو وبالات، فإن السعر إذا ارتفع إلى أكثر من ١٠٥، مثلاً وصل إلى ١٢٠، فإن المشتري يحصل على السهم بثمن ١٠٠ + ٥ = ١٠٥، ثم يبيعه بـ ١٢٠، فيربح ١٥ ربالاً للسهم. ولكن هذا خسارة على البائع، لأنه لو كان يعلم أن السعر سيرتفع إلى أكثر من ١٠٥ لكان من مصلحته الاحتفاظ بالسهم ليبيعه لنفسه ويحتفظ بالربح له. أما إذا انخفض السعر فواضح أن المشتري يكون قد خسر ثمن الاختيار لمصلحة البائع، ولو كان يعلم هذه النتيجة مقدماً لما قبل الدخول في العقد.

وسبق هذا هو المنهج الذي يستخدمه الفقهاء في معرفة ما إذا كانت معاملة معينة قماراً أو لا: أن تقدر معرفة الطرفين بالنتيجة مسبقاً ثم تنظر هل يقبل الطرفان بالدخول في العقد على هذا الأساس. ثم يكرر هذا الاختبار لبقية نتائج العقد، فإذا تبين أنه في جميع الحالات هناك طرف يرفض الدخول في العقد (ويقول للآخر: قمرتني)، فإن العقد يكون قماراً محرماً في الشرعية الإسلامية.

ولكن هذا ليس هو الحال في بيع العربون الذي تعرض له الفقهاء. فإن العربون لا يستخدم للتربص بالسعر بل لأجل التروي والتثبت من مدى مناسبة المبيع للمشتري، فإن تبين مناسبته أمضى البيع وإلا خسر العربون. فهناك في العربون إذن احتمالان: إمضاء الشراء أو إلغاؤه. وبتطبيق المعيار السابق نسأل: لو قدر أن الطرفين يعلمان مسبقاً أن المشتري سيُمضي الشراء هل كان سيقبل الدخول في العقد؟ الجواب نعم لأن العربون لا يعدو أن يكون جزءً من

الثمن. وبالنسبة للبائع فإنه سيقبل الدخول في العقد في هذه الحالة لأنه لا يخسر شيئاً بالنظر إلى العقد.

الحالة الأخرى هي إلغاء العقد، فلو قُدر علم الطرفين مسبقاً بهذه النتيجة لامتنع المشتري عن الدخول في العقد. وهذا يبين أن هذه النتيجة من الغرر وأنها كسب لأحدهما وهو البائع على حساب الآخر وهو المشتري. ولا إشكال أن هذه النتيجة غرر، إنما الإشكال هل هذه النتيجة هي الغالب على العقد وهي المقصود منه بحيث تصبح غرراً فاحشاً يحرم العقد جملة، أم أنها ليست كذلك فتكون من الغرر اليسير المغتفر لأجل تحقيق النتيجة الغالبة وهي انتفاع الطرفين؟ فمن أجاب بالأول منع العقد، ومن أجاب بالثاني أجازه. لكن في جميع الأحوال فإن العربون يستخدم لمعاملة لا يراد منها التربص بالسعر بل التثبت من مدى ملاءمة المبيع المشتري.

ومما يبين الفرق بين التربص بالسعر وبين التروي والتثبت ما ذكره العلماء في حكمة النهي عن البيع قبل القبض. وذلك أن الشخص إذا اشترى سلعة ثم باعها بربح قبل أن يقبضها من البائع فإن البائع سيشعر بالغبن لأنه كان يمكن أن يأخذ الربح لنفسه. " وهذه العلة بعينها هي أساس اختيار الشراء لأن مقصود العقد هو انتظار ارتفاع السعر لتنفيذ الشراء، وهذه هي الحالة التي يتضرر فيها البائع ويشعر بالغبن، لأنه كان يمكن أن يكون أحق بالربح من المشتري. ولكن هذه المفسدة لا توجد في حالة التروي لأن المقصود ليس التربص بالسعر.

ومما يؤكد الفرق بين الصورتين أنه في حالة التربص بالسعر فإن الثمن قد يرتفع إلى مستويات عالية، مما يغري المشتري إلى دفع العربون حتى لو كان احتمال ارتفاع السعر قليلاً. وهذا كما سبق مدخل الإغراء والخداع في الغرر وهو ارتفاع قيمة الجائزة أو العائد (خاصة إذا طبق معيار القيمة المتوقعة، كما سبق). ولكن هذا يعني أن الغالب هو خسارة المشتري وليس ربحه، وهذا لا يجوز شرعاً من جهة المشتري وفق المستوى الأول من الغرر الذي سبقت الإشارة إليه. أما العربون في حالة التروى والتثبت ونحوها، فإن المبيع معلوم ومنفعته معلومة مستقرة

١٢٩ تفسير آيات ٦٤٩/٢، تهذيب السنن ١١٥/٥، إعلام الموقعين ٥١٥٥.

للطرفين، فلا يوجد مدخل للمجازفة على شئ مجهول مثل تغير الأسعار، فيكون الغالب حينئذ هو إمضاء العقد الذي يحقق مصلحة الطرفين، فلا مدخل هنا للغرر بأي من نوعيه.

والحاصل أن العربون الفقهي مبادلة غير صفرية تسمح بانتفاع الطرفين، لكنها تحتمل أيضاً انتفاع أحدهما وخسارة الآخر. أما الاختيار المالي فهو مبادلة صفرية لا تسمح بانتفاع الطرفين أصلاً، فلا يمكن أن يقاس على العربون. وهذا اللبس في فهم العربون وقع مثله في فهم عقد السلم.

## عقد السلم

ظن البعض أن عقد السلم لا يسمح بانتفاع الطرفين لأن ثمن المبيع حين التسليم قد يرتفع إلى أعلى من رأسمال السلم فيربح المشتري ويخسر البائع. وقد ينخفض فيخسر المشتري ويربح البائع. وجعل ذلك مستنداً لجواز الاختيارات المالية التي لا تسمح بانتفاع الطرفين.

وهذا خطأ فادح في فهم العقود الإسلامية، فإن الشريعة لا يمكن أبداً أن تجيز عقداً لا يسمح بانتفاع الطرفين لأن هذا من القمار وأكل المال بالباطل كما سبق. وإنما جاء اللبس من جهة أن السلم يسمح بانتفاع الطرفين لكنه يحتمل أيضاً انتفاع أحدهما على حساب الآخر، فهو من المبادلات غير الصفرية وفق التقسيم السابق. وربما غاب عن البعض كيف يسمح السلم بانتفاع الطرفين ولذلك قاسوا عليه المشتقات المالية.

ووجه انتفاع الطرفين في السلم أن المشتري يحصل على خصم من الثمن مقابل تأجيل المبيع، فيكون قد استفاد مقدار الخصم، بينما ينتفع البائع من خلال الحصول على السيولة مقدماً وتأخير تسليم المبيع. فالعقد إذن يسمح بانتفاع الطرفين: المشتري بالخصم، والبائع بالسيولة مقدماً. فإذا ارتفع سعر المبيع وقت التسليم فإنّ تضرر البائع بارتفاع السعر يجبره منفعة السيولة إذا كان مقدار الارتفاع محدوداً. وكذلك القول في انخفاض السعر وقت التسليم، فإنّ تضرر المشتري حينئذ يجبره الخصم الذي حصل عليه المشتري إذا كان النخفاض محدوداً. إنما يتحقق الضرر لأحدهما إذا كان مقدار التغير في السعر أكبر من مقدار انتفاعه بالعقد، ففي هذه الحالة يتضرر أحدهما وينتفع الآخر. وهذا يبين أن السلم مبادلة

غير صفرية، تحتمل انتفاع الطرفين وتحتمل انتفاع أحدهما وتضررالآخر. ولهذا السبب وضع الفقهاء العديد من الشروط المختلفة للسلم لضمان ترجح احتمال انتفاع الطرفين.

وقد يكون التقلب في الأسعار في العصر الحاضر أكثر منه بكثير في عصر النبوة، ولذلك يكون احتمال تضرر أحد الطرفين هو الأقوى. ففي هذه الحالة يمكن تطوير العقد بما يمنع أو يقلل هذا الاحتمال، دون الوقوع في محذور شرعي. ومن ذلك ما وقع في السودان من تطوير ما سعي "معادلة الإحسان" بحيث يسري العقد كما هو إلا إذا بلغ التغير في السعر الثلث بالنسبة لرأسمال السلم، ففي هذه الحالة يتم تحديد مقدار المبيع بالقيمة وليس بالكمية. وقد أفتى شيخ الإسلام ابن تيمية بجواز السلم بالقيمة مطلقاً. وليس هذا مقام مناقشة هذه الصيغ، "الوإنما التأكيد أن عقد السلم في أصله يسمح بانتفاع الطرفين، وإن كان يحتمل مع ذلك تضرر أحدهما، لكن الاحتمال الغالب في الأوضاع الطبيعية هو انتفاع الطرفين، ولولا ذلك لما جاءت الشريعة المطهرة بجوازه.

# التفريق بين التحوط والمجازفة

اتجه بعض المعاصرين إلى جواز المشتقات، مثل اختيار الشراء واختيار البيع، إذا كانت تستخدم للتحوط أي لتجنب المخاطر، وليس للمجازفة أي للتعرض للمخاطر من أجل الربح. وهذا الرأى مع تناقضه فهو يناقض منهج التشريع في تقويم المعاملات المالية.

فمن جهة لا يمكن في هذه العقود أن يوجد طرف يريد تجنب المخاطر إلا إذا وُجد طرف مقابل يريد أن يتحمل هذه المخاطر. والطرف الذي يريد تحمل المخاطر وزيادتها إنما يفعل ذلك طلباً للربح بطبيعة الحال ولذلك يطلب ثمناً مقابل تحمله للمخاطر. وهذا يعني أنه لا يمكن أن يوجد تحوط دون مجازفة، لأنه لا يمكن أن يتخلص شخص من المخاطر إلا إذا وَجد آخر يقبلها بمقابل، وهذه هي طبيعة المجازفة (speculation). فالقول بجواز العقد للتحوط لا للمجازفة تناقض لأنه لا يوجد الأول إلا إذا وجد الثاني.

ثم إن هذا يناقض منهج التشريع في العقود. فالشرع حدد ضوابط العقود المشروعة والمنوعة. فإذا كان العقد ممنوعاً لم يحل الدخول فيه، سواء كان لهدف مشروع أو لا.

١٣٠ راجع التحوط في التمويل الإسلامي ص١٦١-١٦١.

فالغاية لا تبرر الوسيلة، فكون الهدف مقبولاً لا يعني اغتفار العقد الباطل أو الممنوع شرعاً. وسبق أن بينا أن ضابط القمار هو أن العقد لا يسمح بانتفاع الطرفين، فيكون مآل العقد أن يقول أحدهما للآخر: "قمرتني" كما نص عليه الفقهاء. وهذا هو الحاصل في المشتقات عموماً بما فها عقود الاختيارات، إذ من الممتنع أن يكون مآل العقد فها انتفاع الطرفين كما سبق مفصلاً. فتكون هذه العقود من الغرر المحض والقمار الذي لا يقل عن بيع البعير الشارد وبيع الحصاة والملامسة والمنابذة، وغيرها من العقود التي صرح العلماء بكونها قماراً مع كونها أخف بمراحل من عقود الاختيارات وغيرها من المشتقات. فلا يمكن أن يقول قائل إن استخدام صيغة بيع الحصاة ونحوه جائز إذا كان للتحوط وليس للمجازفة، فهذا باطل بإجماع أهل العلم.

وأوضح من ذلك إطباق المجامع الفقهية والهيئات الشرعية على منع التأمين التجاري والحكم بكونه من الغرر المحرم شرعاً. فلو كان التفريق بين التحوط والمجازفة صحيحاً للزم من ذلك جواز التأمين التجاري لأن المستأمن هدفه التحوط وليس المجازفة. ومعلوم بطلان هذا التفريق لأن العقد لا يصح شرعاً فلا يؤثر في هذه الحالة مقاصد العاقدين.

وإنما تؤثر المقاصد في جواز التصرف إذا كان العقد مشروعاً ابتداء. ففي هذه الحالة يجب أن يكون الهدف من استخدامه صحيحاً. فالبيع قد يكون صحيحاً في نفسه لكنه إذا أسئ استخدامه، كما في الإسراف والاحتكار، صار محرماً، لا لبطلان العقد أو العقود المستخدمة ولكن لسوء استخدامها. أي أن سلامة الهدف والمقصد تؤثر في الحكم إذا صح العقد، أما إذا بطل العقد لم يعد لسلامة القصد تأثير في مشروعية المعاملة، وإن كان يؤثر في المؤاخذة ومدى حصول الإثم عند الله تعالى، لكن هذا لا يعني مطلقاً صحة المعاملة. فالغاية لا تبرر الوسيلة كما أن الوسيلة لا تبرر الغاية.

ثم إنه من الغريب أن من يتبنى التفريق بين التحوط والمجازفة بناء على مقصود المعاملة، يرى جواز العينة والتورق المنظم ومقلوب التورق ونحوها من الحيل الربوية التي لا تُقيم للمقصد أو الهدف أي اعتبار. فلو كانت العبرة بالمقاصد لحرمت هذه العقود جميعها لأن مقصودها هو النقد الحاضر بأكثر منه مؤجلاً وهذا عين ربا النسيئة المجمع على تحريمه. فهذا

الاتجاه يلغي أثر المقاصد حال كونها مؤثرة، ويأخذ بالمقاصد حال كونها غير مؤثرة، وهذا تناقض من جهة، ومناقض لمنهج التشريع من جهة أخرى.

وهذه التناقضات في دراسة العقود المالية وتقويمها لها أبلغ الأثر السلبي على طلاب العلم والدارسين للتمويل الإسلامي. فالطالب يخرج بصورة مهزوزة عن التمويل الإسلامي وأنه مجموعة من الآراء والتصورات التي لا تربطها منهجية ولا ينتظمها قواعد مطردة، بل تخضع لاجتهادات شخصية وبيئية وتقوم على اعتبارات سطحية لا تليق بهذه الشريعة الكاملة. فتكون النتيجة هي فقدان الثقة بهذا النظام الرباني والاعتقاد المبطن بأن النظام المالي السائد هو الوضع الذي ينبغي أن يكون، وما الأوامر الشرعية سوى معالجات شكلية وصورية، وقد تسهم في ضبط بعض التفصيلات على أحسن الأحوال. أما أن يكون التمويل الإسلامي مدرسة متميزة وبناء مستقل، يستفيد من الآخرين لكن على وفق الرؤية والمنهج الذي ينفرد به، فهذا يكاد أن يكون حلماً أكثر منه حقيقة. ولو لم يكن في هذا الاتجاه إلا هذه النتيجة المؤسفة لكان كافياً في ضرورة التراجع عنه والانتقال نحو المنهجية التي ترتكز على التمسك بمحكمات الشريعة وثوابتها الجلية وعدم اتخاذ المتشابهات أصلاً للقياس والتفريع.

#### خلاصة

نظرية الغرر في التمويل الإسلامي تستحق الكثير من الدراسة والعناية والاهتمام. وهي تقدم رؤية ونظاماً للتعامل مع المخاطر في ضوء مقاصد التشريع الإسلامي وأهدافه. فتنمية المال وتحقيق الغنى يمنع من الدخول في معاملات عالية المخاطر لأن هذا تعريض للمال للتلف والضياع. ومقصد العدل وحفظ الأخوة يمنع الدخول في معاملات حصيلتها كسب أحد الطرفين على حساب الآخر وأكل ماله بالباطل. وفي ضمن هذا الإطار فإن الأصل في المعاملات الحل.

وبهذا فإن إدارة المخاطر في التمويل الإسلامي أكثر كفاءة وإنتاجية من إدارة المخاطر في التمويل التقليدي. وقد كانت الأزمة المالية العالمية نموذجاً صارخاً للنتيجة المؤسفة التي تنتهي إليها المشتقات وأدوات الرهان والمجازفة التي تقوم عليها أسواق المال التقليدية. "" وهذه

١٣١ لمناقشة جوانب الغرر والقمار في الأزمة المالية، انظر: الأزمات المالية في ضوء الاقتصاد الإسلامي، ص٤١-٥٥.

النتيجة لم يكن من الممكن أن تحصل لو كانت مبادئ الغرر، فضلاً عن الربا، تنظم وتوجه النشاط المالي.

# العلاقة بين الربا والغرر

العلاقة بين الربا والغرر وثيقة من عدة جوانب، وهي تبين تكامل وتناسق مبادئ التمويل الإسلامي وقواعده.

## أصول المعاوضات المحرمة

معظم المنهيات الشرعية في المعاوضات الاختيارية ترجع إلى أحد أمرين: الربا أو الغرر. "أما الربا فهو يرجع إلى الجهل. وهذان هما جذور الانحراف في أما الربا فهو يرجع إلى الظلم، وأما الغرر فهو يرجع إلى الجهل. وهذان هما جذور الانحراف في السلوك البشري كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، وجمع بينهما قوله على: ﴿وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً ﴾ (الأحزاب، ٧٢). "" فإن المرء إما أن يعرف الحق أو لا، وإذا عرفه فإما أن يعمل به أو لا. فالجهل هو التصرف بغير علم، والظلم هو التصرف خلاف الحق. وجمع هذه الأقسام قول النبي هي: "القضاة ثلاثة: اثنان في النار وواحد في الجنة. رجل علم الحق فقضى به فهو في الجنة، ورجل قضى للناس على جهل فهو في النار، ورجل جارَ في الحكم فهو في النار". ""

# الزمن والمخاطرة

الربا في جوهره معاوضة على الزمن استقلالاً، وهذا هو المبرر الذي يذكره المدافعون عن الفائدة، أنها قيمة الأجل أو التأخير. بينما جوهر الغرر، وهو القمار، معاوضة على الخطر استقلالاً أيضاً، كما يتضح في المشتقات والتأمين التجاري وفي سائر صور الرهان. ولكن الزمن والخطر متلازمان، إذ لا يوجد الخطر إلا في المستقبل ولا يوجد فيما وقع من الحاضر أو الماضي.

١٣٢ انظر أحكام القرآن، لابن العربي، ٢٤٤/١.

۱۳۳ الفتاوي، ۳٤٨/٣.

۱۳٤ رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه. إرواء الغليل (۲٦١٤).

فإذا كانت المعاوضة على الزمن استقلالاً غير مقبولة في التمويل الإسلامي، فهذا يستلزم بالضرورة منع المعاوضة على الخطر استقلالاً كذلك. فتحريم الربا يستلزم تحريم الغرر والعكس صحيح.

وبالاصطلاح الفقهي فإن الأجل والضمان متلازمان، وهما وجهان لعملة واحدة. والمتنع المعاوضة على المجل استقلالاً امتنع المعاوضة على الضمان استقلالاً. ويتضح ذلك في القرض. فاشتراط الزيادة في القرض لمصلحة المقرض ربا، بينما اشتراط النقص لمصلحة المقترض معاوضة على الضمان. وذلك أن المقترض إذا اشترط أن يرد الألف تسعمائة، فهو يأخذ مائة مقابل ضمانه للتسعمائة، فتصبح معاوضة على الضمان. وسبق أن المعاوضة على الضمان غرر ممنوع بالإجماع. فيكون الربا والغرر متقابلين على طرفي القرض. وقد جمع بينهما القرآن في قوله تعالى: ﴿لا تَظلمون ولا تُظلمون ﴾.

ولا خلاف بين المفسرين أن الظلم الأول هو بالزيادة لمصلحة المقرض، والثاني بالنقص لمصلحة المقترض. <sup>۱۳۷</sup> وظاهر أن المراد هو الزيادة أو النقص بالشرط على وجه المعاوضة، أما التبرع بأي منهما على وجه الإحسان فليس من الظلم. <sup>۱۳۸</sup>

# ما في الأذهان وما في الأعيان

إذا كان الزمن هو احتمال تحقيق الربع، فإن الخطر هو احتمال حصول الخسارة. فإذا كان غير مقبول المعاوضة المجردة على احتمال تحقيق الربع، فلن يكون مقبولاً المعاوضة المجردة على احتمال وقوع الخسارة.

١٣٥ انظر قضايا في الاقتصاد والتمويل الإسلامي، ص١٩٩-٢٠١.

١٣٦ انظر حاشية الدسوقي ٢٠٠/٣، منح الجليل ١١/٣. ووجه المعاوضة على الضمان أن يقول المقرض للمقترض: اضمن لي تسعين ولك عشرة، فيقبض المقترض مائة ويضمن تسعين.

١٣٧ انظر الجامع في أصول الربا، ص٥٥.

١٣٨ صرح ابن حزم بالإجماع على منع اشتراط الزيادة والنقص في القرض: المحلى ٢٧/٨، ٤٦٧، ٤٩٤، وحكاه سعدي أبو جيب في موسوعة الإجماع ١٣٨-٤٠٠٥. ومحل هذا الإجماع فيما إذا كان الشرط على وجه المعاوضة. أما ما نُقل من الخلاف في المسألة (انظر: المنفعة في القرض، عبد الله العمراني، ص١٢٩) فمحله إذا لم يكن على وجه المعاوضة، وبهذا تأتلف النصوص وأقوال الفقهاء. ومعلوم أن القرض استثني من حديث الأصناف الستة لأنه ليس على وجه المعاوضة. فإذا دخله شرط المعاوضة أصبح مبادلة نقد بنقد مع التفاضل والتأخير، فيحرم بلا خلاف.

وكل من الاحتمالين إنما يوجد في الأذهان ولا يوجد في الأعيان. فاحتمال الربح يعني فرصة تحقيق عائد، ولكن هذه الفرصة إنما توجد في الأذهان. أما في الواقع فإما أن يوجد لوجد. وكذلك احتمال الخسارة أو الخطر إنما يوجد في الأذهان، أما في الواقع فإما أن تقع الخسارة أو لا تقع، ولا واسطة بين الأمرين. وهذه العوامل يجوز اعتبارها تبعاً في المبادلات الاقتصادية لكن لا يجوز أن تستقل بالمعاوضة، تماماً كما هي طبيعتها، إذ هي توجد تابعة ولا تستقل بالوجود، بمعنى أنها وصف ذهني لأشياء توجد في الخارج، لكنها لا توجد استقلالاً. فلكونها تابعة من حيث الوجود صارت تابعة من حيث الحكم، وهذا من كمال الشريعة وحكمتها.

#### العدل

القاعدة الشرعية التي تمثل ميزان العدل في المعاملات المالية هي أن الخراج بالضمان، أي أن استحقاق العائد والغلة والمنفعة من سلعة أو أصل من الأصول مرهون بتحمل مخاطر الأصل تبعاً لملكيته. فمن لا يتحمل مخاطر الأصل لا يستحق غلته وعائده ومن ثم ربحه.

والربا يناقض هذه القاعدة لأنه يسمح بحصول العائد دون تحمل المخاطر. فالمرابي في ربا الجاهلية إذا أخر المدين مقابل زيادة في ذمته فإن الزيادة ربح وعائد على المال الذي في ذمة المدين. ولكن هذا المال في ضمان المدين وليس في ضمان الدائن. فيكون الدائن قد حصل على غلة وعائد دون أن يكون ضامناً لأصله. ولهذا من الأمثال اليهودية: الفائدة على الدين تنمو بلا مطر. أثا وهذا هو الحاصل في الربا، فإن المال ينمو في ذمة المدين وفي ضمانه، بينما لا يتحمل الدائن أي مخاطر تتعلق بالمال الذي في ذمة المدين. وهذا ما نص عليه القرآن في قوله تعالى: ﴿وَمَا آتِيتُم مِن ربا ليربو في أموال الناس فلا يربو عند الله ﴾ (الروم، ٣٩)، أي أن الربا يجعل دين المرابي يزيد مع كونه ليس في ملكه ولا في ضمانه بل في ملك المدين وضمانه. والتعبير القرآني في غاية البلاغة حين يصور كيف ينمو الربا في ذمة المدين ومن ثم في ماله دون أن يملكه الدائن، فهذا عن الظلم وأكل المال بالباطل.

وفي المقابل فإن الغرر يناقض قاعدة الخراج بالضمان من الجهة الأخرى، إذ هو في جوهره ضمان بلا خراج. وهذا واضح في التأمين التجاري حيث تتحمل الشركة ضمان مخاطر العين دون أن يكون لها غلة العين ومنافعها. وكذلك الأمر في المشتقات مثل اختيار البيع (put) واختيار الشراء (call option). فالمشتقات بطبيعتها هي نقل لمخاطر أصل معين من طرف لآخر مقابل رسوم أو ثمن محدد. فالطرف الذي يقبل المخاطر يصبح ضامناً لهذه المخاطر دون أن يكون المعاملة مغطاة مغطاة الأصل ودون أن يكون له عائده ومنافعه. هذا إذا كانت المعاملة مغطاة (covered) أي أن الأصل مملوك للطرف الناقل للمخاطر.

وفي الغالب فإن المشتقات تكون غير مغطاة (naked) أي أن الطرف المضمون له لا يملك الأصل محل العقد، كما سبق، فتكون المعاملة رهاناً محضاً (side bet) بين الطرفين. لكن القدر المشترك بين الحالتين (المغطاة وغير المغطاة) هو المعاوضة على تحمل الخطر أي على الضمان. فالطرف الضامن يتحمل مخاطر أصل ما دون أن يكون له غلته وعائده، سواء كان المضمون له يملك الأصل أو لا، فيكون ضماناً بلا خراج.

## أضعافاً مضاعفة

الربا والغرر ينتهيان إلى نتيجة واحدة: وهي انفصام الالتزامات المالية عن النشاط الحقيقي. وهذا أوضح ما يكون في حالة المشتقات غير المغطاة، إذ يتم الرهان على أصل واحد مرات متعددة، مما يؤدي إلى نشؤ التزامات مالية (ديون) أكبر من الأصول الفعلية.

وحتى في حالة المشتقات المغطاة فإن التعويض أو قيمة العقد غير مقيدة بقيمة الأصل بل بحسب ما يتراضى عليه الطرفان. والتمويل بالفائدة أيضاً يؤدي إلى تضاعف الالتزامات المالية بأكثر بكثير من حجم الأصول أو العمليات التي تولد الدخل اللازم للوفاء بهذه الالتزامات.

ولهذا نجد أن القيمة الاسمية للمشتقات أضعاف قيمة الناتج المحلي، كما أن مقدار الديون في الاقتصاد الأمريكي كذلك (انظر الشكل ٥). فالغرر والربا مع كونهما متلازمين فهما يؤديان إلى نتيجة واحدة: تراكم الديون والالتزامات المالية بما يتجاوز الدخل الحقيقي والنشاط الاقتصادي، وهذا هو الهرم المقلوب الذي سبق الحديث عنه. ولا مفر حينئذ من الانهيارات والكوارث لتصحيح هذه الاختلالات المتتابعة، كما هو حال الرأسمالية اليوم.



### شکل ٦

كل من الربا والغرر يؤدي إلى انفصام الالتزامات المالية عن الملكية والأصول الحقيقية، ليس من حيث الحجم فحسب بل من حيث النمو. لاحظ النمو المضاعف لكل من المشتقات والديون مقارنة بالكتلة النقدية.

# خاتمت

تبين من الفصول السابقة كيف تخدم مقاصد الشريعة المطهرة وغاياتها النبيلة. فجميع هذه الأصول تهدف إلى حفظ المال وإلى تحقيق العدل بين المتعاقدين، والعدل بين الفرد وبين المجموع. فالتمويل الإسلامي نظام أخلاقي يحفظ العلاقة بين الفرد وأخيه، وبين الفرد والمجتمع، دون أن يخل بالحوافز الفردية وبسنن الاقتصاد وآلية الأسواق. فهو جمع أفضل ما في النظم الأرضية وزاد علها ما لا يمكنها أن تصل إليه.

والفصول السابقة تناولت جانباً من التمويل الإسلامي وهو الأصول. ولكي تكتمل دراسة التمويل الإسلامي لا بد من تناول جانبين آخرين:

ا. ضوابط المبادلات، وتشمل النهي عن ربح ما لم يضمن، البيع قبل القبض، بيع ما ليس عنده، سلف وبيع، بيعتين في بيعة.

٢. صيغ التمويل الإسلامي المختلفة، كالمرابحة والإجارة والسلم والاستصناع ونحوها.

وكل جانب يستحق كتاباً على حدة. لكن لعل هذا المدخل خطوة نحو استكمال هذه الجوانب بما يظهر عظمة الشريعة الإسلامية وكمالها.

# المصادر

مصادر التخريج للأحاديث هو موقع حرف للحديث النبوي hadith.al-islam.com إلا ما أشير إليه. الشاملة يراد به المكتبة الشاملة الإصدار ٣٠.٢٨. كتب الشيخ الألباني رحمه الله، كالسلسلة الصحيحة وصحيح الجامع والإرواء، من موقع: www.alalbany.net.

#### البحوث

حسان، حسين حامد، "مراعاة مقاصد الشريعة ومآلات الأفعال في العمل المصرفي الإسلامي" موقع الدكتور حسين حامد حسان: http://hussein-hamed.com

الخليفي، رياض، "المقاصد الشرعية وأثرها في فقه المعاملات المالية" مجلة جامعة الملك عبد العزيز، الاقتصاد الإسلامي، م١٧ ع١، ١٤٢٥هـ، ٢٠٠٤م.

السويلم، سامي "ربا الفضل وسوء توزيع الثروة"، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م، <u>www.suwailem.net</u>.

السويلم، سامي، "مقاصد التشريع في المجال الاقتصادي"، ١٤٢٥هـ، ٢٠٠٤م.

السويلم، سامي، "منتجات التورق المصرفية"، مجمع الفقه الإسلامي، الدورة ١٩، ١٤٣٠هـ، ٢٠٠٩م.

عثماني، تقي، "الصكوك وتطبيقاتها المعاصرة"، ٢٠٠٧م.

عطية، جمال الدين، "مقاصد علم الاقتصاد الإسلامي"، مجلة كلية الشريعة والدراسات الاسلامية، جامعة قطر، ع١١، ١٩٩٣م، ص ٢٦٥-٢٦٣.

القرضاوي، يوسف، "مقاصد الشريعة الإسلامية المتعلقة بالمال" المجلس الأوربي للإفتاء، الدورة ١٨، ١٤٢٩هـ، ٢٠٠٨م.

#### الكتب والدراسات

الاحتكار وآثاره في الفقه الإسلامي، قحطان الدوري، ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣م.

أبو حامد الغزالي: دراسات في فكره وعصره وتأثيره، جامعة محمد الخامس، المملكة المغربية، ١٩٨٨.

إحياء علوم الدين، ط عيسى الحلبي، تقديم بدوى طبانة، د.ت.

إحياء علوم الدين، محمد بن محمد الغزالي، دار الشعب، د.ت.

أدب الدنيا والدين، على بن محمد الماوردي، ت مصطفى السقا، شركة نور الثقافة الإسلامية، ١٣٧٥هـ، ١٩٥٥م.

أدوات إعادة التوزيع وأثرها في تحقيق الرفاهة الاقتصادية في الاقتصاد الإسلامي، عبد الرحمن الشبانات، ١٤٢٤ه، ٢٠٠٣م.

الأزمات المالية في ضوء الاقتصاد الإسلامي، سامي بن إبراهيم السويلم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، كلية الاقتصاد والإدارة، ١٤٣١هـ، ٢٠١٠م.

الاستذكار، يوسف بن عبد البر، ت محمد رواس قلعة جي، دار قتيبة للنشر، ١٩٩٣م.

الإسراف دراسة فقهية مقارنة بين المذاهب الأربعة، عبد الله الطريقي، ١٤١٢هـ، ١٩٩٢م.

الإسلام والتحدي الاقتصادي، عمر شابرا، ترجمة محمد السمهوري ومراجعة محمد أنس الزرقاء، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ١٤١٦هـ، ١٩٩٦م.

إصلاح المال، عبد الله بن محمد بن أبي الدنيا، ت مصطفى القضاة، الوفاء للطباعة والنشر، ١٤١٠هـ، ١٩٩٠م.

```
أصول الاقتصاد الإسلامي، رفيق المصري، دار القلم، ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م.
                إعلام الموقعين عن رب العالمين، محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، ت مشهور سلمان، دار ابن الجوزي، ١٤٢٣هـ
                                        بداية المجتهد ونهاية المقتصد، محمد بن أحمد بن رشد، دار المعرفة، ١٤٠٢ه، ١٩٨٢م.
                    تطوير الأعمال المصرفية بما يتفق والشريعة الإسلامية، سامي حسن حمود، مكتبة التراث، ١٤١١هـ، ١٩٩١م.
                  التحوط في التمويل الإسلامي، سامي بن إبراهيم السويلم، المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب، ١٤٢٨هـ، ٢٠٠٧م.
التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، أبو عمر يوسف بن عبد البر، ت سعيد أعراب ومحمد الفلاح، الطبعة المغربية، ١٤١١هـ،
تهذيب سنن أبي داود، محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، بحاشية مختصر سنن أبي داود ومعالم السنن للخطابي، ت أحمد شاكر
                                                                        ومحمد الفقي، دار المعرفة، ١٤٠٠، ١٩٨٠م.
                                     حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، شمس الدين محمد عرفة الدسوقي، دار الفكر، د.ت.
                                   حجة الله البالغة، أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي، ت عثمان ضميرية، مكتبة الكوثر،١٤٢٠هـ.
                        النربعة إلى مكارم الشربعة، الحسين بن محمد الراغب الأصفهاني، دار الكتب العلمية، ١٤٨٠هم، ١٩٨٠م.
                                        الربا وأثره على المجتمع الإنساني، عمر سليمان الأشقر، مكتبة المنار، ١٤٠٨هـ، ١٩٨٨م.
                                 الربا والمعاملات المصرفية، عمر بن عبد العزيز المترك، عناية بكر أبو زيد، دار العاصمة، ١٤١٤هـ.
                                               شرح منح الجليل على مختصر خليل، محمد عليش، مكتبة النجاح، ليبيا، د.ت.
                                  عقود التأمين من وجهة الفقه الإسلامي، محمد بلتاجي، مكتبة البلد الأمين، ١٤٢١هـ، ٢٠٠٠م.
                                  الفتاوي الفقهية الكبري، أحمد بن محمد بن حجر الهيتمي، مطبعة المشهد الحسيني، ١٣٩٢هـ
                                              الفروع، محمد بن مفلح، ت عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة، ١٤٢٤ هـ، ٢٠٠٣م.
                              قضايا في الاقتصاد والتمويل الإسلامي، سامي بن إبراهيم السويلم، دار إشبيليا، ١٤٢٩ هـ، ٢٠٠٨م.
         كشاف القناع عن متن الإقناع، منصور بن يونس الهوتي، نشر وزارة العدل، المملكة العربية السعودية، ١٤٢٤ هـ، ٢٠٠٣م.
                                 مباحث العلة عند الأصوليين، عبد الحكيم السعدى، دار البشائر الإسلامية، ١٤٢١هـ، ٢٠٠٠م.
                                        المحلى، على بن أحمد بن حزم، ت محمد منير الدمشقى، إدارة الطباعة المنيرية، ١٣٥٠هـ
                                                     مدونة الفقه المالكي وأدلته، الصادق الغرباني، مؤسسة الربان، ١٤٢٣هـ.
                         مستقبل علم الاقتصاد الإسلامي، محمد عمر شابرا، ترجمة رفيق المصري، دار الفكر، ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م.
               المغنى، موفق الدين عبد الله بن قدامة، ت. عبد الله التركي، وعبد الفتاح الحلو، دار عالم الكتب، ١٤١٧هـ، ١٩٩٧م.
                                                          مفاتح الغيب، محمد بن عمر الرازي، دار الفكر، ١٤٠١هـ، ١٩٨١م.
مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، ت علي حسن عبد الحميد، دار ابن عفان،
                                                                                               ١٤١٦ه، ١٩٩٦م.
                        مقاصد الشريعة الإسلامية، الطاهر بن عاشور، تحقيق الطاهر الميساوي، دار النفائس، ١٤٢١هـ، ٢٠٠١م.
                           المقاصد العامة للشريعة الإسلامية، يوسف العالم، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ١٤١٢هـ، ١٩٩١م.
                                                              المقدمة، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، دار الشعب، د.ت.
                          الملكية الخاصة في الشريعة الإسلامية، عبد الله المصلح، نشر الاتحاد الدولي للبنوك الإسلامية، ١٣٩٦هـ
                                                 الملكية في الشريعة الإسلامية، عبد السلام العبادي، مكتبة الأقصى، ١٣٩٤هـ
                                                            المنفعة في القرض، عبد الله العمراني، دار ابن الجوزي، ١٤٢٤هـ
```

المنهاج في شعب الإيمان، الحسين بن الحسن الحليمي، ت حلمي فودة، دار الفكر، ١٣٩٩هـ، ١٩٧٩م.

الموافقات، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي، ت مشهور سلمان، دار ابن عفان، ١٤١٧هـ، ١٩٩٧م. مواهب الجليل شرح مختصر خليل، محمد بن محمد الحطاب، دار عالم الكتب، عناية زكريا عميرات، د.ت. موسوعة الإجماع في الفقه الإسلامي، سعدي أبو جيب، ط٣، دار المختار للطباعة والنشر، ١٤١٦هـ، ١٩٩٦م. نظرية المقاصد عند الإمام محمد الطاهر بن عاشور، إسماعيل الحسني، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ١٤١٦هـ، ١٩٩٥م. الوسيط شرح القانون المدني الجديد، عبد الرزاق أحمد السنهوري، دار إحياء التراث العربي، ١٩٥٢م. الوصف المناسب لشرع الحكم، أحمد الشنقيطي، الجامعة الإسلامية، ١٤١٥ه.

#### **English Resources**

Allais, Maurice (1972) "Forgetfulness and Interest," Journal of Money, Credit and Banking, pp. 40-73.

Allais, Maurice (1974) "The Psychological Rate of Interest," Journal of Money, Credit and Banking, pp. 285-331.

Benmelech, E. and T. Moskowitz (2010) "The Political Economy of Financial Regulation: Evidence from U.S. State Usury Laws in the 19th Century," *Journal of Finance*, June, pp. 1029-1073.

Blanchard, Olivier and Stanley Fischer (1989) Lectures in Macroeconomics, MIT Press.

CBO (2010) "Federal Debt and the Risk of a Fiscal Crisis," Congressional Budget Office, July 27, www.cbo.gov.

Daly, Herman (1996) Beyond Growth: The Economics of Sustainable Development, Beacon Press.

Dixit, Avinash and Barry Nalebuff (1991) Thinking Strategically, W.W.Norton.

Hawking, Stephen (1996) A Brief History of Time, Bantam Books.

Kollock, P. (1998), "Social Dilemmas: The Anatomy of Cooperation", Annual Review of Sociology, pp. 183-214.

Minsky, Hyman (1986) Stabilizing an Unstable Economy, Yale University Press.

Rajan, Raghuram (2010) Fault Lines: How Hidden Fractures Still Threaten the World Economy, Princeton University Press.

Soddy, Frederick (1933) Wealth, Virtual Wealth, and Debt,  $2^{nd}$  ed., E.P. Dutton & Co.

Soddy, Frederick (1934)  $\it The\ Role\ of\ Money$ , George Routledge & Sons.

Stiglitz, Joseph and Bruce Greenwald (2003) Towards a New Paradigm in Monetary Economics, Cambridge University Press.

Stilgitz, Joseph (2010) Freefall, W.W.Norton.

Toporowski, J. (2005) Theories of Financial Disturbance, Edward Elgar.

Tunrer, Graham (2008) The Credit Crunch, Pluto Press.

Wilson, J.Q. (1997) The Moral Sense, Free Press.